### Kur’an-ı Kerim’in İkinci Cüz’ünün Başlangıcı

**سَيَقُولُ السُّفَهَاء مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَّهُمْ عَن قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا قُل لِّلّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِي مَن يَشَاء إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ (142)**

**142. İnsanların sefihleri, “Yöneldikleri kıbleden onları çeviren nedir?” diyecekler; de ki: “Doğu ve batı Allah’ındır. O, dilediğini doğru yola hidayet eder.**

Tefsir

### Kıble’nin Değişmesi Olayı

Bu ve sonraki bir kaç ayet insanlar arasında büyük bir dalgalanma vücuda getiren İslam tarihinin önemli olaylarına işaret etmektedir. İslam Peygamberi *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bi’setten sonra 13 yıl boyunca Mekke’de ve hicretten sonra bir kaç ay sonra Medine’de Allah-u Teala’nın emri üzer Beyt’ül- Mukaddes’e doğru namaz kılıyordu. Ama daha sonra bu kıble değişti ve Müslümanlar Ka’be’ye doğru namaz kılmak ile görevlendirildi.

Müslümanların Medine’de ne kadar süre Beyt’ül- Mukaddes’e doğru namaz kıldığı hususunda ihtilaf vardır. Yedi ay ila 17 ay arasında bir süre zikr edilmiştir. Ama her ne olursa olsun bu süre zarfında Müslümanlar Yahudilerce kınanıyordu. Zira Beyt’ül- Mukaddes Yahudilerin Kıblesiydi. Dolayısıyla Yahudiler Müslümanlar hakkında ileri geri konuşup şöyle diyorlardı: “Bunların bağımsızlıkları yoktur. Bizim kıblemize doğru yönelmişlerdir. Bu da bizim hak olduğunu göstermektedir.”

Bu sözler İslam Peygamberini ve Müslümanları çok üzüyordu. Onlar bir taraftan Allah-u Teala’ya itaat ediyor ve diğer taraftan da Yahudilerin kınanmasından kurtulamıyorlardı. İşte bu yüzden Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* geceleri göklere bakıyor ve adeta Allah-u Teala’dan bir vahiy bekliyordu. Bu esas üzere bir müddet geçtikten sonra sonunda kıble değişimini bildiren ilahi emir nazil oldu. O anda Peygamber Mescid-u Beni Salim’de iki rekat öğle namazını Beyt’ül- Mukaddes’e doğru kılıyordu. Cebrail ilahi emirler üzere Peygamberin pazısından tutup yüzünü Ka’be’ye doğru çevirdi.

Yahudiler bu duruma çok üzüldüler. Kendi eski adetleri üzere bahaneciliğe başladılar. Onlar önce şöyle diyorlardı: “Biz Müslümanlardan daha iyiyiz. Zira onların bağımsız bir Kıblesi yoktur ve bu konuda bize uymaktadırlar.” Ama Kıble değişimini bildiren emir Allah-u Teala tarafından nazil olunca bu defa da itiraz ettiler. Nitekim Kur’an-ı Kerim söz konusu ayette şöyle buyurmaktadır:

 “İnsanların sefihleri, “Yöneldikleri kıbleden onları çeviren nedir?” diyecekler...”

Neden bunlar önceki Peygamberlerin kıblesinden yüz çevirdiler? Eğer birinci Kıble doğruysa bu değişimin sebebi nedir? Yok eğer ikincisi doğruysa o halde neden 13 yıl gibi bir süredir Beyt’ül- Mukaddes’e doğru namaz kıldılar?

Allah-u Teala Peygamberine şunu emretmektedir:

 **“Doğu ve batı Allah’ındır. O, dilediğini doğru yola hidayet eder.”**

Allah-u Teala Yahudilerin bahanelerine karşılık olarak bu kesin delili indirdi ve Beyt’ül- Mukaddes, Ka’be ve her yerin Allah-u Teala’nın mülkü olduğunu ifade etti. Aslında Allah-u Teala’nın bir evi mekanı yoktur. Önemli olan onun emrine itaat etmektedir. Allah-u Teala nereye doğru namaz kılınmasını emr etmişse orası mukaddes ve muhteremdir. Allah-u Teala’nın inayet etmediği hiç bir mekan zati bir şerafete layık değildir.

Kıble değişimi gerçekte deneme ve tekamülün farklı merhaleleridir. Her biri de bu ilahi hidayetin birer örneğidir ve insanları doğru yola çağırmaktadır.

**وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللّهُ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللّهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُوفٌ رَّحِيمٌ (143)**

**143. Böylece sizin insanlara ve Resulün de size şahit olması için sizi vasat/orta bir ümmet kıldık. Senin önceden yöneldiğin kıbleyi (Beyt’ul- Mukaddes’i), Peygambere uyanları, ökçeleri üzerine geri dönenden ayırt edip bilmemiz için kıble yaptık. Doğrusu bu (kıble değişimi) Allah’ın hidayet ettiği kimselerden başkasına ağır bir şeydir. Allah imanınızı boşa çıkaracak değildir. Doğrusu Allah insanlara şefkat gösterir, merhamet eder.”**

Tefsir

### Vasat Ümmet

Söz konusu ayete kıble değişiminin bazı sır ve felsefesine işaret edilmekte ve şöyle denmektedir:

“Böylece sizi vasat/orta bir ümmet kıldık.”

Her açıdan itidal çizgisinde olan; ne aşırı giden ve ne de geride kalan; ne ifrata ve ne de tefrite düşen ve hatta tüm insanlar için bir örnek ve olgu olan ümmet...

Müslümanların kıblesi vasat/orta bir kıbledir. Zira bir çok Hıristiyan milletler batılı ülkelerde yaşamaktadır. Dolayısıyla Hz. İsa’nın *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* doğduğu yöne - ki Beyt’ül- Mukaddes’tir- yönelmek için doğuya doğru durmaları gerekiyordu. Bu esas üzere doğu yönü onların kıblesi sayılıyordu. Ama Yahudiler daha çok Şamat, Babil, ve benzeri beldelerde yaşadıkları için onlar da kendilerine oranla batıda kalan Beyt’ül- Mukaddes’e doğru duruyorlardı. Dolayısıyla da bu esas üzere onlar kıble olarak batıya yöneliyorlardı. Ama Medine’de o zamanın Müslümanlarına oranla Ka’be güney cihetinde, doğu ve batı arasında kalıyordu. Dolayısıyla orta bir yön sayılıyordu.

Gerçekte bütün bu söylenenleri “kezalike” (hakeza, aynı şekilde) kelimesinden istifade etmek de mümkündür. Velhasıl, adeta Kur’an-ı Kerim bütün İslami programlar arasındaki ilişkiyi zikr etmek istemektedir. Bu ilişki sadece Müslümanların kıblesinin vasat/orta kıble oluşu hususunda değil, bütün İslami programlarda geçerlidir.

Kur’an-ı Kerim daha sonra şöyle buyurmaktadır:

 “sizin insanlara ve Resulün de size şahit olması için...”

İslam ümmetinin bütün dünya halklarına ve hakeza Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bütün Müslümanlara şahit olması da örnek ve model oldukları sebebiyledir. Zira her zaman şahit ve tanıkları seçkin insanlar arasında seçmektedirler. Yani sizler bu inanç ve öğretilere sahip olduğunuz için örnek bir ümmetsiniz. Peygamber de sizler arasında örnek bir insandır. Sizler kendi amel ve programlarınızla insanın hem din, hem de dünya insanı olabileceğini göstermiş oldunuz. İnsanın toplumsal olmakla beraber ruhani ve manevi boyutlarını da koruyabileceğini ortaya koymuş oldunuz. Sizler bu inanç ve programlarınızla din ve ilim; dünya ve ahiret arasında hiç bir çelişkinin olmadığına, hatta birinin diğerine hizmet ettiğine tanıklık etmiş oldunuz. Kur’an-ı Kerim daha sonra kıble değişiminin diğer bir sırrına da işaret ederek şöyle demektedir:

 “Senin önceden yöneldiğin kıbleyi (Beyt’ul- Mukaddes’i), Peygambere uyanları, ökçeleri üzerine geri dönenden ayırt edip bilmemiz için kıble yaptık.”

Çok ilginçtir; Kur’an, “sana uyanları...” yerine “resule uyanları...” diye buyurmaktadır. Bu da Peygamberin Allah-u Teala’nın bir elçisi olduğuna işaret etmektedir. Dolayısıyla tüm işlerimizde onun emirlerine uymak zorundayız. Kıble küçük bir olaydır. Eğer bundan daha üstün bir emir de verecek olursa bu konuda bahane peşinde koşmak, insanın şirk ve putperestlikten kalma huy ve adetlerinin esiri olduğunu gösterir.

İnsanın topukları üzerinde gerisin geriye dönüşü anlamında olan “ökçeleri üzerine geri dönen” cümlesi de geriye dönüşe işarettir.

Allah-u Teala daha sonra şöyle buyurmaktadır:

 “Doğrusu bu (kıble değişimi), Allah’ın hidayet ettiği kimselerden başkasına ağır bir şeydir.”

Hidayet ilahi olmadıkça Allah-u Teala’nın emirleri karşısında mutlak teslimiyet ruhu da elde edilemez. İnsan bu tür emirler karşısında hiç bir zorluk ve ağırlık hissetmeyecek derecede bir teslimiyet içinde olmalıdır. Hatta bu emirler Allah-u Teala’nın emirleri olduğu hasebiyle teslimiyet baldan tatlı gelmelidir kendisine.

Vesveseci düşmanlar veya cahil dostlar kıblenin değişimiyle birlikte tüm yapmış oldukları ibadet ve amellerinin batıl olacağını ve mükafatlarının adeta rüzgara savrulacağını zannettikleri için de Allah-u Teala ayetin sonunda şöyle buyurmaktadır:

**“Allah imanınızı boşa çıkaracak değildir. Doğrusu Allah insanlara şefkat gösterir, merhamet eder.”**

Allah-u Teala’nın emirleri doktor reçetesine benzemektedir. Bugün bir reçetesi kurtarıcıdır; yarın bir başka reçetesi. Hepsi de kendi yerinde güzeldir, saadet ve tekamül garantisidir. Dolayısıyla kıble değişimi, geçmiş veya gelecek ibadetlerinizle ilgili olarak hiç bir endişe ve panik yaratmamalıdır. Zira hepsi de doğru ve sahihtir.

**قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاء فَلَنُوَلِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّواْ وُجُوِهَكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوْتُواْ الْكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَّبِّهِمْ وَمَا اللّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ (144)**

**144. Yüzünü göğe çevirip durduğunu görüyoruz. Hoşnut olacağın kıbleye seni elbette çevireceğiz. Artık yüzünü Mescit-i Haram semtine çevir; bulunduğunuz yerde yüzlerinizi o yöne çevirin. Doğrusu Kitab verilenler, bunun Rablerinden bir gerçek olduğunu bilirler. Allah onların yaptıklarından gafil değildir.**

Tefsir

### Her Yerde Kabe’ye Yönelin

Önceden de işaret ettiğimiz gibi Beyt’ül- Mukaddes Müslümanların ilk ve geçici kıblesiydi. Bu yüzden Hz. Peygamber kıblenin değişeceği hükmünü bekliyordu. Özellikle de Yahudiler, Hz. Peygamber Medine’ye geldikten sonra bu konuyu bir silah olarak kullanmış ve sürekli Müslümanları kınıyordu. Müslümanların kendiliğinden bir bağımsızlıklarının olmadığını ve Kıbleyi bile kendilerinin Müslümanlara öğrettiğini, daha önce hiç bir şey bilmediklerini dile getiriyor, “kıblemizi kabul etmeleri, dinimizi kabul ettikleri anlamına gelmektedir!” diyorlardı.

Söz konusu ayette buna işaret edilmiş ve kıble emri verilmiştir.

“Yüzünü göğe çevirip durduğunu görüyoruz.”

“Hoşnut olacağın kıbleye seni elbette çevireceğiz.”

“Artık yüzünü Mescit-i Haram semtine çevir; ”

 Sadece Medine’de değil, nerede olursanız olun yüzünüzü Ka’be’ye çevirin.

“Bulunduğunuz yerde yüzlerinizi o yöne çevirin.”

Bildiğimiz gibi rivayetlerde de yer aldığı üzere kıble değişimi öğlen namazında gerçekleşmiş ve çok hassas ve göz alıcı bir anda olmuştur. Vahy meleği Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* pazılarından tutarak onu Beyt’ül- Mukaddes’ten Ka’be’ye çevirmiştir. Ardından da Müslümanlar yönünü değiştirmişlerdir.

Hatta rivayetlerde yer aldığına göre erkekler ile kadınlar yerlerini değiştirmişlerdi.

Bilindiği üzere Beyt’ül- Mukaddes kuzey yönünde, Ka’be ise güney yönünde yer alıyordu.

İlginç bir husus da şu ki: Kıble değişimi İslam Peygamberi’nin *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* alametlerinden biri olarak önceki kitaplarda da yer almıştı.

Zira kitap ehli vad edilen peygamberin iki kıbleye doğru namaz kılacağını da kendi kitaplarında okumuşlardı.

Bu yüzden üstteki ayette bu emirden sonra şöyle yer almıştır:

 “Doğrusu Kitab verilenler, bunun Rablerinden bir gerçek olduğunu bilirler.”

İslam Peygamberi’nin ilk zamanlar çevresinin etkisinde kalmayarak putların merkezi ve Arapların ilgi odağı olan Ka’be’yi bir kenara bırakıp bir avuç azınlık kitap ehlinin kıblesini resmen tanımış olması da onun davetinin doğruluğunun ve dininin ilahi bir din olduğunun en açık örneğidir.

Allah-u Teala sonunda şöyle buyurmaktadır:

**“Allah onların yaptıklarından gafil değildir.”**

Yani onlar kendi kitaplarında da yer alan bu kıble değişimi meselesini Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* sözünün doğruluğuna delil sayacaklarına gizlemiş, ortalığı velveleye vermişlerdir. Allah-u Teala da onların niyet ve amellerinden mutlaka haberdardır.

**وَلَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوْتُواْ الْكِتَابَ بِكُلِّ آيَةٍ مَّا تَبِعُواْ قِبْلَتَكَ وَمَا أَنتَ بِتَابِعٍ قِبْلَتَهُمْ وَمَا بَعْضُهُم بِتَابِعٍ قِبْلَةَ بَعْضٍ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءهُم مِّن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذَاً لَّمِنَ الظَّالِمِينَ (145)**

**145. Sen, kitab verilenlere her türlü delili getirsen, yine de kıblene uymazlar; sen de onların kıblesine uyacak değilsin. Onlar birbirlerinin kıblesine de uymazlar. And olsun ki, eğer sana gelen ilimden sonra onların heveslerine uyarsan, şüphesiz o zaman zulmedenlerden olursun.**

Tefsir

### Onlar Hiç Bir Şeyden Hoşnut Olmazlar

Önceki ayetin tefsirinde de okuduğumuz gibi kitap ehli kıblenin Beyt’ül- Mukaddes’ten Kabe’ye doğru değişeceğini, bu sebeple bırakın Peygamber’e itiraz edilmesini, aksine hakkaniyetinin delili sayılması gerektiğini biliyorlardı. Zira kendi kitaplarında da bunu okumuşlardı, vad edilen Peygamberin iki kıbleye doğru namaz kılacağını biliyorlardı. Ama sırf bağnazlıkları yüzünden hakkı kabul etmeye yanaşmadılar.

İnsan bazı konularda önceden bir karara varmamışsa bir yere kadar anlaşabilir ve delil, mantık veya mucize yoluyla inançları değiştirebilir, kendisine bir takım gerçekler ispat edilebilir. Ama çok önceden belli bir tavır sergilemişse, özellikle de bağnaz ve cahil kimseler hiç bir vesileyle değiştirilemez. Bu mümkün değildir. Bu yüzden söz konusu ayet çok açık bir ifadeyle şöyle buyurmaktadır:

 “sen, kitab verilenlere her türlü delili getirsen, yine de kıblene uymazlar; sen de onların kıblesine uyacak değilsin.”

O halde kendini yorma, onlar asla hakka teslim olmazlar. Zira onlarda hakikat ruhu ölmüştür. Ne yazık ki bütün ilahi peygamberler de hep bu tür insanlarla karşı karşıya kalmıştır. Hepsi de ya nüfuz sahibi zenginler, ya sapık ve dünya perest bilginler, ya da cahil ve bağnaz halk!

Allah-u Teala daha sonra şöyle buyurmaktadır:

 “sen de onların kıblesine uyacak değilsin.”

Yani eğer onlar bu boş laflarla yeniden Müslümanların kıblesinin değişeceğini sanıyorlarsa aldanmışlardır. Bu kıble Müslümanların son ve her zamanki kıblesidir.

Bu tabir gerçekte muhaliflerin sataşmalarına son verme yollarından biridir. İnsan bu yolla düşman karşısında büyük bir kararlılıkla durmalı ve bir bardak suda kopartılan fırtınalar karşısında asla yolunu değiştirmeyeceğini herkese göstermelidir.

Daha sonra şöyle buyurmaktadır: Onlar da kendi inançlarında tutucudurlar.

 “Onlar birbirlerinin kıblesine de uymazlar.”

Ne Yahudiler Hıristiyanların kıblesine uyar ve ne Hıristiyanlar Yahudilerin kıblesine tabi olurlar.

Yeniden büyük bir kararlılık ve vurguyla Peygamberi şöyle ihtar etmektedir:

 **“And olsun ki, eğer sana gelen ilimden sonra onların heveslerine uyarsan, şüphesiz o zaman zulmedenlerden olursun.”**

Kur’an-i Kerim’de Peygambere koşullu önermeler şeklinde ifade bulan bu tür hitaplar defalarca yer almıştır. Bundan maksat üç şeydir:

Evvela herkese ilahi kanunlarda bir ayrıcalık ve insanlar arasında bir farklılık olmadığını anlamaktadır. Hatta peygamberler bile bu kanunlara bağlıdır. O halde farz-ı muhal Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bile haktan sapacak olursa Allah-u Teala’nın cezasına uğrayacaktır. Gerçi bu tür bir düşünce iman, sonsuz ilim, takva ve züht sahibi peygamberler hakkında asla mümkün değildir. Yani istilahen koşullu önermeler o cümlede ifade bulan anlamın gerçekleştiğine delalet etmez. (Peygamber hususunda ifade bulan koşullu önermeler reel planda tahakkuk etmemiş, sadece bir varsayım olarak ortaya konmuş önermelerdir. müt)

Ayrıca diğer insanlar da bu esas üzere kendi hesaplarını görecek ve Peygamberin bile bu konumda olduğunu anlayınca kendi sorumluluklarının bilincine varacaklardır. Asla düşmanların sapık temayüllerine ve bir bardak suda kopardıkları fırtınalara teslim olmayacaklardır.

Üçüncü olarak anlaşılan şudur ki Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bile Allah-u Teala’nın hükümlerini değiştirme hususunda hiç bir yetkiye sahip değildir. Peygamber bu konuda hiç kimse uzlaşıp anlaşamaz. Peygamber bile Allah-u Teala’nın emirlerine itaat eden bir kuldur.

**الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءهُمْ وَإِنَّ فَرِيقاً مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ (146) الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ (147)**

**146. Kendilerine Kitab verdiklerimiz, onu (peygamberi) Oğullarını tanıdıkları gibi tanırlar. Onlardan bir takımı, doğruyu bile bile hakkı gizlerler.**

147. Hak Rabbindendir, sakın şüphelenenlerden olma.

Tefsir

### Onlar Peygamberi Çok İyi Tanıyorlardı

Önceki konuların yanı sıra Ehl-i Kitap’tan bir grubun inatçılık ve bağnazlığı hususunda da söz konusu ilk ayet şöyle buyurmaktadır:

“Kendilerine Kitab verdiklerimiz, onu (peygamberi) Oğullarını tanıdıkları gibi tanırlar.”

Onlar Peygamberin isim ve alametlerini kendi kitaplarında da okumuşlardı.

**“Onlardan bir takımı, doğruyu bile bile hakkı gizlerler.**

Gerçi onlardan bir grup apaçık delilleri gördükten sonra bile İslam’ı kabul etmişlerdi. Nitekim Yahudi alimlerinden olduğu halde sonradan Müslüman olan Abdullah b. Selam’dan şöyle nakl edilmiştir: “Ben İslam Peygamberi’ni *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* çocuğumdan daha iyi tanıyordum.”[[1]](#footnote-2)

Bu ayet ilginç bir hakikati daha açığa vurmaktadır. O da şu ki İslam Peygamberi’nin *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* cismi ve ruhi sıfatları önceki semavi kitaplarda da, az çok bilgisi olan herkesin zihninde tümüyle tanınacak kadar açık ve canlı bir şekilde yer almıştı.

Onların kitabında Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* hiç bir adı ve özelliği zikr edilmemiş olsaydı, İslam Peygamberi buna rağmen açıkça onlar karşısında yer alıp, “benim bütün sıfatlarım sizin kitaplarınızda mevcuttur” diye bilir miydi? Eğer böyle olsaydı Ehl-i Kitap alimleri bunun aleyhine açık ve büyük bir saldırıya geçmezler miydi? Bu takdirde, “al sana kitabımızı, nerede adın ve özelliklerin geçiyor” demezler miydi? Buna rağmen onların alimlerinden bir kişi dahi hiç Müslüman olur muydu?

O halde bu tür ayetler Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* hakkaniyet ve doğruluğunun apaçık bir delilidir. Kur’an-ı Kerim önceki konuları vurgulayarak kıble değişimi veya genel anlamda İslam hükümlerinin değişimi hususunda şöyle buyurmaktadır:

“Hak Rabbindendir, sakın şüphelenenlerden olma.”

Allah-u Teala bu cümleyle peygamberine teselli vermekte ve ister kıble meselesinde olsun, isterse de diğer hususlarda İslam düşmanlarının zehirli propagandaları karşısında şüpheye düşmemesini ve tüm düşmanlar bu yolda seferber olsa dahi bir tek adım geri atmamasını önemle vurgulamaktadır.

Gerçi bu sözün muhatabı da ilk etapta Hz. Peygamber'dir. Ama önceki ayetlerde okuduğumuz gibi bütün insanlar da bu ayetin muhatabı konumundadır. Yoksa vahiy ve şuhud yoluyla bilgi edinen Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bu konuda asla şüpheye düşecek değildir. Zira Peygamber için vahiy; his ve ayn’ül- yakin boyutuna sahiptir.

وَلِكُلٍّ وِجْهَةٌ هُوَ مُوَلِّيهَا فَاسْتَبِقُواْ الْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ اللّهُ جَمِيعًا إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (148)

148. Herkesin yöneldiği bir yön vardır. Hayırlı işlerde birbirinizle yarışın. Nerede olursanız olun Allah sizi bir araya toplar Allah şüphesiz her şeye kadirdir.

Tefsir

### Her Ümmetin Bir Kıblesi Vardır

Bu ayet gerçekte Yahudi kavmine verilen bir cevaptır. Yahudiler kıble değişimi hususunda bir bardak suda korkunç fırtınalar koparmışlardır. Ayet-i kerime onlara şöyle buyurmaktadır:

“Herkesin yöneldiği bir yön vardır.”

Peygamberlerin tarihi boyunca farklı kıbleler olmuştur. Bu çok ilginç bir şey değildir. Bu olay hiç değişmeyen dinin temel hükümleri gibi değildir veya hiç bir istisna kabul etmeyen yaratışsal bir özellik de değildir. O halde kıble değişimi hakkında çok konuşmayın. Bunun yerine iyi ve hayır işlerde yarışın.”Hayırlı işlerde birbirinizle yarışın.”

Bu küçük ve feri olay hakkında bunca vakit harcayacağınıza iyiliklerin ve temizliklerin ardıca gidin. İyilikler ve temizlikler çok daha geniş bir sahaya sahiptir. Bu meydanda birbirinizle yarışın. Zira varlık değerinizin ölçüsü iyi ve temiz amellerinizdir.

Bu anlam Bakara Suresi 177. ayetin bir benzeri konumundadır.

“Yüzlerinizi doğudan yana ve batıdan yana çevirmeniz iyilik değildir; Lakin iyilik, Allah'a, ahiret gününe, meleklere, Kitaba, peygamberlere iman eden... kimselerdir.”

Sizler İslam veya Müslümanları denemek istiyorsanız gelin bu programlar ve ilkeler ile deneyin; kıble değişimi ile değil.

Daha sonra ayet-i kerime bahanecilere bir uyarı ve iyilik sahiplerine de bir teşvik olsun diye şöyle buyurmaktadır:

“Nerede olursanız olun Allah sizi bir araya toplar.”

O büyük kıyamet mahkemesi ceza ve mükafatların son sahnesidir. Bir grup iyi işler ile uğraşınca başka bir grup da kötülükler ile uğraşıyorsa bunlar asla eşit olamaz. Bunun mutlaka bir hesabı, kitabı ve cezası vardır. Müslümanlar böyle bir günün kendilerini beklediğini ve tüm amellerinden dolayı hesaba çekileceklerini bilmelidirler.

Bazı kimseler Allah-u Teala’nın insanın dağılmış zerrelerini nerede olursa olsun bir araya toplayacağı ve onlara yeni bir hayat ihsan edeceği hususunda şaşkınlık içine düşmüş olabilirler. Bu yüzden de Allah-u Teala şöyle buyurmaktadır:

 “Allah şüphesiz her şeye kadirdir.”

“Nerede olursanız olun Allah sizi bir araya toplar.”

Gerçekte bu cümle birinci cümlenin delili konumundadır.

Nükteler

### Hz. Mehdi’nin *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* Dostlarının Toplandığı Gün

Ehl-i Beyt İmamlarından *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* nakl edilen çok çeşitli rivayetlerde yer aldığına göre “Nerede olursanız olun Allah sizi bir araya toplar.” cümlesi Hz. Mehdi’nin *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* ashabı diye tefsir edilmiştir. Revzet’ul- Kafi kitabında İmam Bakır’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle nakl edilmiştir:

 *“Maksat Hz. Mehdi’nin (Allah’ın selamı üzerine olsun) 313 kişi olan ashabıdır. Allah’a and olsun ki “ümmet’ün- Ma’dude” onlardır. Allah’a and olsun ki bir saatte hepsi toplanır ve şiddetli rüzgar sebebiyle bir araya toplanan son bahar bulutları gibi bir araya gelirler.”[[2]](#footnote-3)*

İmam Ali b. Musa er- Rıza’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle nakl edilmiştir:

 *“Allah’a and olsun Mehdi (Allah’ın selamı üzerine olsun) kıyam edince bütün takipçilerimiz tüm şehirlerden bir araya toplanırlar.”[[3]](#footnote-4)*

Şüphesiz bu tefsir ayetin batıni anlamıdır. Zira bildiğimiz gibi rivayetlerde de yer aldığı üzere Kur’an-ı Kerim ayetlerinin çok çeşitli anlamları vardır. Birisi zahir ve genel diğeri ise deruni ve istilahen batıni anlamlardır. Bunu da Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)*, İmamlar *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* ve Allah-u Teala’nın istediği kişiler dışında hiç kimse bilemez.

Başka bir tabirle gerçekte bu rivayetler Allah-u Teala’nın kıyamette insanların dağılmış zerrelerini dört bir yandan bir araya getirebilme hususundaki kudretinin varlığına işarettir. Allah-u Teala, Mehdi’nin *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* dostlarını da bir gün veya bir saatte devrim kıvılcımlarını yakmak, ilahi adalet hükümetini kurmak ve zulme son vermek için bir araya getirebilir.

**وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِن رَّبِّكَ وَمَا اللّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (149) وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِئَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ فَلاَ تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِي وَلأُتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ (150)**

**149. Her nereden yola çıkarsan, yüzünü Mescit-i Haram semtine çevir, şüphesiz bu Rabbinden bir haktır. Allah, yaptıklarınızdan gafil değildir.**

 150. Her nereden çıkarsan, yüzünü Mescit-i Haram semtine çevir. İnsanların zulmedenlerinden başkalarının size karşı gösterecekleri bir hüccet olmaması için, her nerede olursanız, yüzlerinizi o semte çevirin. Onlardan korkmayın, benden korkun, (kıbleyi değişiminin sebebi şuydu ki) size olan nimetimi tamamlayayım. Umulur ki hidayete erersiniz.

Tefsir

Önceki ayetlerde Müslümanların yaşadığı Medine’de Mescid’ul- Haram’a teveccüh edilmesi söz konusu edilmişti. Ama bu ayette Allah-u Teala şöyle buyurmaktadır: “Her nereden yola çıkarsan, yüzünü Mescit-i Haram semtine çevir.”

Mesajlar ve Nükteler

1- Farklı ayetlerde ve birbiri ardınca kıble mevzusu ve kıbleye teveccüh meselesi tekrar ve teyid edilmiştir. İşte bu tekrar sebepsiz değildir. Bunlardan her birini kıble meselesi yanında yeni ve özgün bir nüktesi vardır.

Bakara suresinde Peygamber ve Müslümanlara kıbleye yönelmelerini emr ettikten sonra şöyle buyurmaktadır:

“Kitap ehli Ka’be’ye doğru namaz kılmanın hak olduğunu kabul etmektedir. Zira onlar Tevrat’ta vaad edilen peygamberin iki kıbleye namaz kılacağını okumuşlardı. O halde biz sana razı olacağın bir kıbleyi veriyoruz. Böylece kitap ehlinin beklediği bu şart da gerçekleşmiş oldu.”

Sonraki ayet de yeri geldiğinde bu tekrarın başka bir deliline işaret edeceğiz.

2- Yeni bir konu söz konusu edildiğinde insanlar hazırlıklı olsun diye o konunun tekrar edilmesi gerekir. Ama daha sonra cümleler iki defa tekrar edilmektedir. Zira insanların kulağı artık ezan sesine alışmıştır.

3- Allah-u Teala emirlerine isyan edenlerini tehdit ederek şöyle buyurmaktadır:

**“Allah, yaptıklarınızdan gafil değildir.”**

Daha önce de işaret edildiği gibi farklı ayetlerde kıble değişimi konusunun tekrar edilmesi onun önemini gösterir. Hakeza her ayette kıble konusunun yanı sıra yeni bir konu da zikr edilmektedir. Bu ayette de Allah-u Teala, Mescid’ul- Harama yönelmeyi emrettikten sonra şöyle buyurmaktadır: “Bu, insanlar İslam Peygamberi ve Müslümanlar aleyhine bir bahane ileri sürmesinler diyedir.” Zira kitap ehli Peygamberin iki kıbleye doğru namaz kılacağını biliyordu. Eğer bu iş gerçekleşmemiş olsaydı kitap ehli itiraz ederek önceki semavi kitaplarda yer alan bir özelliğin peygamberde bulunmadığını ileri sürecek veya kınayarak Müslümanları küçük göreceklerdi. Müslümanların Yahudilere tabi olduğunu ve kendilerine ait bir kıblelerinin olmadığını söyleyeceklerdi. Elbette bu itiraz sadece Yahudilerin yaptığı bir itiraz değildi. Müşrikler de itiraz ederek şöyle diyorlardı: Eğer Muhammed İbrahim’in dinine teveccüh ediyorsa neden İbrahim’in yaptığı Ka’be’ye yönelmiyor? Münafıklar da rahat durmayarak kıble değişiminden sonra kınamaya ve.”Peygamberin sabit bir görüşü yok” demeye başladılar.

Velhasıl Kur’an-ı Kerim te’kid ve tekrar ile Müslümanları kabule ve direnişe hazırlamaktadır. Onlara şunu hatırlatmaktadır: Delil ve sohbet peşinde olanlar asla sizi kınamazlar, ama zalimler ve hakkı gizleyenler asla kınamaktan el çekmezler, sizler de onlara itina göstermemelisiniz. Onlardan korkmamalısınız, sadece Allah-u Teala’dan korkmalısınız.

Ayrıca şuna da teveccüh etmek gerekir ki tevhidin göstergesi ve zuhur mahalli kıbledir. Kıble Müslümanların sembolü ve nişanesidir. Nehc’ül- Belağa’da Ka’be “alem” (apaçık nişane) olarak anılmıştır. Putperestler ve yıldıza tapanlar dua ederken; put, yıldız veya aya teveccüh ediyorlardı. İslam da bu sapık teveccüh yerine Allah-u Teala’nın evine teveccüh olayını hayata geçirdi ve kıbleyi yönelmeyi Allah-u Teala’ya teveccüh olarak saydı. Rivayetlerde de yer aldığı üzere İslam Peygamberi *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* genelde Kıble’ye doğru oturuyor. Kıble’ye doğru oturulmasını ve yatılmasını emrediyordu. Kıble’ye doğru oturmak ibadet sayılmıştır. Kıble’nin bir takım özel hükümleri de vardır. Bazı meselelerde kıbleye teveccüh farzdır. Örneğin hayvan kesimi ve ölüyü gömme kıbleye doğru olmalıdır. Farz namazlar da kıbleye doğru kılınmalıdır. Tuvalette de önünü ve arkasını kıbleye çevirerek oturmak haramdır.

Bütün bunların yanı sıra Kıble Müslümanların vahdet sebebi ve nişanesidir. Eğer göklerden şöyle bir Müslümanlara bakacak olursak, her gün beş defa belli bir düzenle kıbleye teveccüh ettiklerini görürüz. Kıble ilahi devrimlerin ve hareketlerin üssü konumundadır. Hz. İbrahim ve Hz. Muhammed’den (Allah’ın selamı hepsinin üzerine olsun) tut, İmam Hüseyin’e *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* kadar bir çok şahsiyet hareketini Ka’be’den başlatmış ve gelecekte İmam Mehdi (Allah zuhurunu acil kılsın) de Ka’be’nin yanından harekete geçecektir.

Mesajlar ve Nükteler

1- Ka’be Müslümanların kıblesidir ve herkes her nerede olursa olsun namaz kılınca Ka’be’ye yönelmekle görevlidir.

2- Müslümanlar düşmanların eline bahane verecek her türlü işten sakınmalıdır.

“İnsanların size karşı gösterecekleri bir hüccet olmaması için, her nerede olursanız, yüzlerinizi o semte çevirin.”

3- Bağımsızlık da bir değerdir, başkalarının nazına katlanmak ise bir kusur

4- Kıble’nin değişimi, önceki kitaplarda yer alan vaad edilmiş sıfatların ve şartların hayata geçirilmesidir.

5- Kıble değişimi kitap ehli, müşrikler ve münafıkların bahaneciliğini önleyen bir etken olmuştur.

6- Zulüm karşısında susmak caiz değildir.”zulmedenlerinden başkalarının”

7- Düşmanlar İslam için en büyük tehlike değildir; asıl tehlike takvasızlık ve Allah-u Teala’dan korkmamaktır.

8- Kıble tayini Allah-u Teala’nın ilahi nimetlerini tamamlama ortamını sağlamıştır.

9- Kıble tayini ve Mescid’ul- Haram’a doğru namaz kılmak müminler için bir hidayet vesilesidir.

 كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مِّنكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ (151) فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُواْ لِي وَلاَ تَكْفُرُونِ (152)

151. Nitekim biz size aranızdan ayetlerimizi okuyacak, sizi her kötülükten arıtacak, size kitabı ve hikmeti öğretecek ve bilemediklerinizi bildirecek bir Peygamber gönderdik.

152. Artık beni anın, ben de sizi anayım; bana şükredin, nankörlük etmeyin.

Tefsir

İslam Peygamberi’nin bi’seti Hz. İbrahim’in *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* duasının icabetidir. Hz. İbrahim Allah-u Teala’ya şöyle arz etti:

 “Rabbimiz! İçlerinden onlara senin ayetlerini okuyan, kitabı ve hikmeti öğreten, onları her kötülükten arıtan bir peygamber gönder.”[[4]](#footnote-5)

İslam Peygamberi *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* de şöyle buyurmuştur: *“Ben babam İbrahim’in duasının icabetiyim.”[[5]](#footnote-6)*

Peygamber sizden olan bir önderdir; sizin istek ihtiyaç ve arzularınızı yakından bilmektedir. Sizin dilinizle konuşmaktadır ve sizin aranızda yaşamaktadır.

“biz size aranızdan Peygamber gönderdik.”

İkinci ayette ise Allah-u Teala kendi adını zikreden kullarını anarak insanın makamını daha da bir yüceltmiştir.

 “Artık beni anın, ben de sizi anayım.”

İnsanların anlayış ve bilgi düzeyi farklıdır. Bu yüzden Allah-u Teala bir kısım kullarına şöyle buyurmaktadır:

 “Allah’ın size olan nimetini anın.”[[6]](#footnote-7) Halbuki başka bir gruba ise şöyle buyurmaktadır:

“Beni anın.” Söz konusu ayette ise Allah-u Teala’yı zikr etmenin gereğinin de Allah-u Teala’ya şükür olduğu yer almıştır. Bu yüzden Allah-u Teala’nın zikri şükründen öncedir. Bu Allah-u Teala’nın insana gösterdiği bir saygıdır. Allah-u Teala’nın kullarına olan lütfünün bir örneğidir. Bu terazinin bir kefesinde cehalet, fakirlik, fanilik ve zayıflığı ile insan; diğer kefesinde ise halim, gani, ebedi ve kadir olan Allah-u Teala vardır. Bu Allah-u Teala kulundan kendisini anmasını istemektedir. Böylece insan kıble nimeti ve İslam Peygamberi karşısındaki minnettarlığını ve şükrünü açıkça ortaya koyabilsin. Allah-u Teala da böylece kulunu anacağını vaad etmektedir. Bu da Allah-u Teala’nın kullarına başka bir lütfüdür.

Şüphesiz ki bir şahıs ömrü boyunca Allah-u Teala’dan gafil olursa, Allah-u Teala da ona asla teveccüh etmez.”bana şükredin, nankörlük etmeyin.”

Mesajlar ve Nükteler

1- Ayetleri tilavet etmek, nefisleri tezkiye etmek, vahiy, hikmet ve halka bilmediklerini öğretmek Peygamberlerin görevlerindendir.

2- Ancak bizzat halktan olan, halkın dertlerini bilen bir önder başarılı olabilir.

3- İnsan tek başına ilmi sorunları hal edecek düzeyde değildir. Allah-u Teala: “bilemediklerinizi bildirecek” buyurarak bizlere şunu hatırlatmaktadır: Eğer Peygamber olmasaydı insan kendi başına bu konularda ilim sahibi olamazdı. Örneğin insan geleceğinin ne olacağı hususunda hiç bir şey bilmemektedir. Hakeza gerçek saadet ve mutluluk yolunun hangisi olduğu hususunda da kendiliğinden bir bilgiye sahip değildir.

4- Peygamberler sadece ahlaki ve itikadi önderler değillerdi; aynı zamanda ilmi önderler idiler. Onların önderliği olmaksızın insanın ilimleri hiç bir dalda kemale erişemezdi.”bilemediklerinizi bildirecek.”

5- Allah-u Teala’yı anmak sadece lütfünün bir sebebi değildir; aynı zamanda Allah-u Teala’yı anmakla kalpler de huzur ve güvene erer. Ra’d suresi 28. ayette şöyle buyurulmaktadır.

 **“Dikkat edin, kalpler ancak Allah'ı anmakla huzura kavuşur.”**

6- Allah-u Teala’yı anmanın en iyi türü namazdır. Nitekim Taha suresinde şöyle buyurulmuştur: “Beni anmak için namaz kıl.”

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ إِنَّ اللّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ (153)**

153. Ey iman edenler! Sabır ve namazdan yardım alın. Allah, muhakkak ki sabredenlerle berâberdir

Tefsir

 “Ey iman edenler!” cümlesi bütün müminlere hitab etmektedir. Bunların başında da müminlerin emiri Hz. Ali ve Ehl-i Beyt İmamları *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* gelmektedir. Nitekim bu husus rivayetlerde de yer almıştır. Örneğin İbn-i Abbas’ın Peygamber’den *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* naklettiği rivayette şöyle yer almıştır:

 *“Allah-u Teala’nın “Ey iman edenler...”diye nazil buyurduğu tüm ayetlerde (muhatab olma açısından) Ali (Allah’ın selamı üzerine olsun) bu ayetin başında yer almıştır.”[[7]](#footnote-8)*

Hakeza İkrime, İbn-i Abbas’tan şöyle nakl etmektedir:

 *“Allah-u Teala Kur’an-i Kerim’de “ey iman edenler” diye hitap ettiği her ayette Ali b. Ebi Talip mutlaka (muhatapların) en şerifi ve en başında yer almıştır. [[8]](#footnote-9)*

Elbette iman ne kadar kamil olursa ve imanın mertebeleri ne kadar yüce olursa ayetin anlamı şümul ve kapsamlılık açısından o kadar açık ve zahir olur.

Ayetteki emir, irşat ve tavsiyeye dayalı bir emirdir. Zira yaratıklar bütün işlerinde Allah-u Teala’nın yardımına ihtiyaç duymaktadır. İnsanlar iradeli veya iradesiz tüm işlerinde irade sahibi bir fail (özne) olsa da bağımsız ve müstakil bir fail değildir. Zira insanlar salt fakirdir, her tarafa muhtaç elini uzatmaktadır ve Allah-u Teala’nın yardımına muhtaçtır.

Allah-u Teala’nın yardımı için de insanlarda belli bir kabiliyet ve liyakatin gerekliliği söz konusudur. Bu liyakat ve kabiliyeti ise sadece bu iki şeyle gerçekleşir:

Birincisi zamanın kötü şartlarına ve musibetlerine sabr etmektir. Zira sabır her ne kadar acı da olsa sonunda tatlı meyveleri ve sayısız menfaatleri vardır. Nitekim şöyle buyurulmuştur:  *“Sabır kurtuluşun anahtarıdır.”*

İkincisi de ibadetin zahmet ve meşakkatine, ilim tahsil etmenin zorluklarına ve üstün ahlak edinmenin sıkıntılarına karşı sabretmek, ; nefsini şehvetlerden, günah olan lezzetlerden ve nefsani heva ve heveslerden korumaktır. Nitekim Müminlerin Emiri Hz. Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* de muttakilerin niteliği hakkında şöyle buyurmuştur:

 *“Sayılı günler sabrettiler sonunda bir rahatlığa erdiler.”*[[9]](#footnote-10)

Bu ayetteki sabrın oruç ve cihad diye tefsir edilmesi de sabrın apaçık örneklerini beyan etmek içindir. Nitekim sabrın başka bir manası da namazdır ve namaz; Allah-u Teala’ya teveccüh, hakkın dergahına yakınlaşma ve feyyaz olan Allah-u Teala’dan yardım dileme hususunda en üstün vesiledir.

Bazıları bu ayette geçen “salat” kelimesini dua, bazıları da farz ve nafileler, hatta salat-ı mübtedie[[10]](#footnote-11) diye tefsir etmişlerdir. Elbette bütün bunların hepsi hususunda da bir takım rivayetler mevcuttur. Ayyaşi tefsirinde Fuzeyl’den naklen İmam Bakır’ın *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurduğu nakl edilmiştir:

*“Ey Fuzeyl dostlarımızdan gördüğüne selamlarımızı ilet ve onlara benim şöyle dediğimi aktar: “Dillerinizi koruyan ve ellerinizi kontrol altına alan bir takva dışında hiç bir şey sizi Allah-u Teala’dan müstağni kılamaz. Sabırlı olun ve namaz kılın; şüphesiz ki Allah-u Teala sabredenlerle beraberdir. [[11]](#footnote-12)*

Allah-u Teala’nın sabredenlerle birlikteliğinden maksat ise Allah’ın yardım, nusret, başarı, irşad, hidayet, hayırlara eriştirme, belaları defetme, hedeflere ulaştırma ve diğer ihsanlarıdır ve bunların tümü de sabredenlere nasib olmaktadır. Bunlardan da üstünü sabredenlere verilen ecir ve sevaptır ki Kur’an-ı Kerim onlar hakkında da şöyle buyurmaktadır:

“Yalnız sabredenlere, ecirleri sonsuz olarak ödenecektir.”

Her ferd Allah-u Teala’nın özel nimetlerini elde etme kabiliyetine sahib olabilir. Eğer bu ayetin Mekke fethi meselesiyle ilgili olduğunu kabul edersek şöyle demek gerekir: O halde asr-ı saadette de insanlar İslami değer ve liyakatini en ağır imtihanlardan geçerek ve namaz kılarak göstermek zorundaydı. Zira namaz insanın Allah-u Teala’nın çok boyutlu huzuru hakkında ne kadar bilgi sahibi olduğunu, rahim olan Allah-u Teala’ya yakinini ve kendisine halis dua ve namaz fırsatını veren tek bir Allah-u Teala’ya olan inancını gösterir.

Gerçek iman boş kelimelerle ve anlamsız laflarla hasıl olmaz. İman; insanın başına gelen tüm hususlarda sergilemesi gereken sabır ve direniş yoluyla kendini göstermeli, Allah-u Teala’ya inancının doğruluğunu sergilemelidir. Allah-u Teala’dan yardım dileme de; dua ve Allah-u Teala’nın dergahına raz-u niyazda bulunma yoluyla gerçekleşmelidir.

وَلاَ تَقُولُواْ لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبيلِ اللّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاء وَلَكِن لاَّ تَشْعُرُونَ (154)

154. Allah yolunda öldürülenlere “ölüler” demeyin, zira onlar diridirler, fakat siz farkında değilsiniz.

Tefsir

 Bu ayetinde ifade edilen “Allah yolunda” öldürülenlere” cümlesi savaş meydanında; Peygamber, İmam veya özel naipleri huzurunda şahadete erişen kimseleri de kapsamaktadır. Hakeza İslam yolunda, dini tebliğ yolunda şehid olanları da ihtiva etmektedir. Ayetin nüzul sebebi her ne kadar Bedir şehitleri olsa da, sadece ona özgü değildir. Tahir İmamlar *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* ashabına, naiblerine, alimler ve müminlere de şamil olmaktadır. Ölümden sonraki hayat (berzah alemi), şehitlere özgü bir alem değildir. Ayet her ne kadar onları ifade etse de istilahen, “bir şeyi ispat etmek, gayrisini reddetmek anlamına gelmemektedir.” Örneği “Zeyd adildir.” diyorsak, bu adaletin Zeyd’e münhasır olduğu, ondan gayrisinin asla adil olmadığı anlamında değildir. Zira ondan gayri binlerce adil insan da olabilir. Kelam ehlinin tabiriyle mefhuma delalet etmemektedir. Yani Zeyd’den gayrisinin adil olmadığı anlamında değildir.

O halde bu ayet şehitler için ölüm sonrası hayatı, yani berzah hayatını ispat etmektedir. Ayet ve hadislerde de yer aldığı üzere bu berzah alemindeki hayat tüm müminler içindir ve müminlerin ruhları bedenlerinden ayrıldıktan sonra berzahi ve misali bir bedende yer etmekte ve berzah aleminde içinde yaşamaktadır. Nitekim Kur’an-ı Kerim’de şöyle buyurulmaktadır:

“Tekrar diriltilecekleri güne kadar arkalarında geriye dönmekten onları alıkoyan bir berzah vardır.” [[12]](#footnote-13)

Mecme’ul- Beyan’da Tehzib’den naklen Yunus b. Zibyan’a istinaden şöyle yer almıştır: “İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* ile oturmuştum. Müminlerin ruhu hakkında şöyle buyurdu: “İnsanlar müminlerin ruhları hususunda ne diyor?” Ben şöyle arz ettim: “İnsanlar müminlerin ruhları yeşil kuşların bedeninde ve arşın kandillerinde olduğunu söylüyorlar.” Bunun üzerine İmam *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurdu:

*“Sübhanallah, Allah-u Teala müminin ruhunu alınca ona dünyadaki gibi yiyen ve içen bir kalıbın (bedenin) içinde yer verir. Öyle ki onu gören insan dünyadaki şekliyle tanır.”[[13]](#footnote-14)* Hakeza Ebu Basir şöyle rivayet etmektedir: “İmam Sadık’a *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* müminlerin ruhunu sordum, şöyle buyurdu:

 *“Cennette de beden suretleriyle yaşarlar. Öyle ki görenler “işte falan şahıs” derler. [[14]](#footnote-15)*

### Hayır Onlar Diridirler

Hayat dört kısımdır: “Bitkisel, hayvansal ve insani ve imani hayat.

Bitkisel hayattan maksat rüşt ve gelişim gücüdür. Bu hayat bitkiler, hayvanlar ve insanlar arasında ortak bir hayattır. Ölüm denen olay da bu gücün ortadan kalkmasıdır. Hayvansal hayat ise iradeye dayalı hareket ve hislerin vücuda gelmesidir. Bu hayat da insan ve hayvanlar arasında ortaktır. Bu hayat için ölüm, işbu hayvansal hayat gücünün yok olmasıdır. İnsani hayat ise tümel gerçekleri idrak ve algılama yetisidir. İnsan bu yeti sayesinde hayvanlardan ayrılmıştır. Bu güç de soyut ruh ve insani nefis sayesinde bedeni yönetmekte, tedbir etmektedir. Bunun da ölümü de beden ile var olan aidiyet ilişkisinin ve tedbirlerinin kesilmesi, yok olmasıdır. Ama buna rağmen ruh yok olmamakta, ortadan kalkmamaktadır. Bedenden ayrıldıktan sonra da bakidir. Bedenler haşrolduktan sonra da bu aidiyet ve tedbir ilişkisi kurulmaktadır. İmani hayat ise kalp huzuru, nefis itminanı ve kalb aydınlığıdır. Bu halet de mümin için iman ve ilahi marifet sayesinde hasıl olur. Mümin insan bu halet sayesinde büyük bir rahatlık, huzur ve lezzet içinde yaşamakta; dünyevi musibetler, belalar ve alemler karşısında asla korkmamakta, rahatsız olmamakta ve ızdıraba kapılmamaktadır. Zira o sürekli hayır ve güzellik dışında bir şey üretmeyen merkeze (Allah-u Teala’ya) teveccüh etmektedir. Bu hayat Allah-u Teala’nın aşağıdaki ayette temiz hayat olarak adlandırdığı hayattır.

 **“Kadın, erkek, iman etmiş olarak kim iyi iş işlerse, ona hoş bir hayat yaşatacağız.”[[15]](#footnote-16)**

 **“Ey iman edenler! Allah ve Peygamber, sizi, hayat verecek şeye çağırdığı zaman icabet edin.”[[16]](#footnote-17)**

Filozoflara göre lafızlar genel anlamlar için karar kılınmış araçlardır. Lafzın anlamlara delaletinin doğruluk ölçüsü ise gayesini kapsaması ve beklenilen etkileri haiz bulunmasıdır. Örneğin ışık karanlıkta aydınlığından istifade edilen şeyler için takdir edilmiştir. O halde bu etki ve gayeye sahip olan her şey hususunda bu lafzı kullanmak doğrudur; her ne kadar şekil, madde ve diğer açılardan birbirinden farklı olsa da...

Hayat da kendisinden beklenen etki ve tesirlerin ortaya çıkmasından ibaret olan genel bir anlam ifade etmektedir. Bu anlamda hayat azze ve celle'nin zatı hakkında da kullanılmaktadır.

 “Allah, O’ndan başka ilah olmayan, diri, her an yaratıklarını gözetip durandır.”[[17]](#footnote-18)

Yani kendisinden ilim ve kudret etkileri gözüken zat demektir. Bu yüzden Allah-u Teala’nın hayatının bizzat ilim ve kudretinden ibaret olduğu ve hayat, kudret ve ilim sahibi zatın bizzat kendisi olduğu söylenmiştir. O halde bu anlamın etkisinin olduğu her yerde bu kelimeyi kullanmak doğrudur. Elbette onun nitelikleri, özellikleri ve türünün dünyanın her yerinde aynı olması da gerekmez. Her alemde o alemle uyum içindedir. Dolayısıyla şehitler ve diğer insanlar için hayat o alemin şeklinden olacaktır. Bu açıdan bu alemdeki insanlar bu alem türünden olan hislerle onu asla derk edemezler.”fakat siz farkında değilsiniz.”

Şuur cehalet sonrası ortaya çıkan ilk idrak şeklidir. Dolayısıyla Allah-u Teala hakkında kullanmak caiz değildir. Bazılarına göre ise şuur işlerdeki incelik ve zarafetlere teveccüh etmektir. Şaire de işte bu incelikler ve anlam inceliklerine teveccüh ettiği için şair denmiştir. Elbette insanların geneli, hatta iman ehlinden bir çoğu şehitlerin hayatına sahip değildir ve berzah alemi hayatını derk edememektedir.

وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوفْ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الأَمَوَالِ وَالأنفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ (155) الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لِلّهِ وَإِنَّـا إِلَيْهِ رَاجِعونَ (156) أُولَـئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّن رَّبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَـئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ (157)

155. Muhakkak sizi biraz korku, biraz açlık ve mallardan, canlardan, ürünlerden biraz eksiltmekle deneriz, sabredenlere müjdele.

**156. Ona bir musibet geldiğinde: “Biz Allah’ınız ve elbette O’na döneceğiz” derler.**

**157. Rablerinin mağfiret ve rahmeti onlaradır. Hidayeti bulanlar da onlardır.**

Tefsir

### İmtihan İlahi bir Sünnettir

Müminlerin Emiri Hz. Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* ilahi imtihanlar hususunda çok anlamlı bir tanımlamada bulunmuş ve şöyle buyurmuştur:

 “*Allah-u Teala insanları kendilerinden daha iyi bildiği halde ceza ve mükafatı hak edecekleri iyi ve kötü fiilleri ortaya çıksın diye kullarını imtihan etmektedir.”[[18]](#footnote-19)*

Allah-u Teala bütün kullarını imtihan etmektedir. Elbette herkesin imtihan ve denenmesi aynı değildir. Bütün dünya imtihan sahnesidir ve bütün insanlar hatta peygamberler imtihana tabi tutulmaktadır. Bütün acılar ve tatlılıklar birer imtihan aracıdır. Şüphesiz bilmek gerekir ki Allah-u Teala’nın imtihan etmesi bir belirsizliği ortadan kaldırmak için değildir; insanları terbiye etmek ve varolan gizli kabiliyetlerini açığa vurmak içindir. İlahi deneme araçları acı ve tatlı olaylar; bu cümleden korku, açlık, mali zarar, can tehlikesi ve ürünlerin eksiltmesidir. Hakeza düşmandan korku, iktisadi ambargo, savaşa yardım ulaştırma, cihad, kendi aziz çocuklarını savaş meydanlarına göndermek de bu imtihanlardan sadece bir kaçıdır. Bu imtihanlar ilk İslam savaşında (Bedir savaşında) olmuştu ve İmam Mehdi’nin *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* zuhuru zamanında da var olacaktır. Müslümanlar kendilerini bu evrensel devrim için hazırlamalıdırlar.

İnsana ulaşan tatsızlıklar ya mal, ya can, ya evlat, ya da bunlardan birini kaybetme korkusudur. İmtihan hususunda her şeyden önce korkunun zikr edilme sebebi de, bu üç husustan birini kaybetme korkusu ile yakın ilgisinden dolayıdır. Zira insan henüz kaybetmeden sürekli bir zarar görmekten korkar.

İkinci aşamada açlık ve yokluk yer almaktadır. Bu da fakirlik sebebiyle oluşan bir açlıktır. Elbette oruç da bu açlığın örneklerinden biridir. Üçüncü aşama malın eksiltilmesidir. Elbette malın eksiltilmesi de insana çok tatsız gelen bir olaydır. Özellikle de zengin bir insan fakir olunca çok kötü duruma düşer. Dördüncü aşamada ise nefsani afetler söz konusudur. Bu da savaş meydanlarında veya Allah-u Teala yolunda cihad ederken yaralanmak veya iç ve dış hastalıklardan birine yakalanmaktır.

Beşinci mertebede ürünlerin eksiltilmesi imtihanı yer almaktadır. Ürünlerden maksat ise insanın kalp meyvesi sayılan evladıdır. İnsanın evladını kaybetmesi musibetlerin ve tatsızlıkların en büyüğüdür. Lafzi sıralama, manevi sıralamayla uyum içinde olsun diye ürünlerin eksiltilmesi en sonunda zikr edilmiştir.

 “sabredenlere müjdele.”

Bu ayet de Peygamber’e hitap ederek zorluk ve musibetlerde sabreden ve bu konuda ağlayıp sızlamayan kimselere müjde vermesini emretmektedir.

Yani müfessirlerin de beyan ettiğine göre bu beşaret cennet ve ilahi mağfirete işarettir. Nitekim İmam Sadık’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurduğu rivayet edilmiştir:

 “*Allah-u Teala “Sabr edenleri müjdele” buyurmuştur. Yani onları cennet ve mağfiret ile müjdele demiştir.”[[19]](#footnote-20)*

İmam Sadık’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* nakl edilen başka bir rivayette ise “müjde” kelimesi İmam Mehdi’nin (Allah zuhurunu acil kılsın) kıyamı diye tefsir edilmiştir.

Hakeza Allah-u Teala şöyle buyurmuştur: “Muhakkak sizi biraz korku, biraz açlık ve mallardan, canlardan, ürünlerden biraz eksiltmekle deneriz, sabredenlere müjdele”

İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* da bu ayetle ilgili olarak da şöyle buyurmuştur:

*“Yani “O halde sabr edenleri Hz. Mehdi’nin (Allah zuhurunu acil kılsın) kıyamı ile müjdele”[[20]](#footnote-21)*

Evet tüm dünya insanları bu büyük kurtarıcıyı beklemektedir. O gelince dünyayı zulüm ve kötülükten sonra adalet ve iyilik ile dolduracaktır. Öyle ki artık hiç bir eşitsizlik, adaletsizlik, zulüm, sitem ve tecavüz kalmayacaktır. Allah-u Teala bu seçkin kulunun zuhuru vasıtasıyla yer ve gökten rahmet kapılarını açacaktır. Gerçekte müminler Hz. Mehdi’nin (Allah zuhurunu acil kılsın) hükümeti altında barış, sefa ve rahat bir hayat süreceklerdir. İnsanlar artık Allah-u Teala’ya ibadet edecek ve O’nun kulu olacaklardır.

Bu tabirle ilgili olarak Resul-i Ekrem *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bir hadisinin zımnında şöyle buyurmuştur: “*Mehdi bendendir, alnı geniş ve açıktır. Burnunun üzerinde küçük bir çıkıntı vardır. Mehdi yeryüzünü zulüm ve haksızlıkla dolduktan sonra adaletle dolduracaktır.”[[21]](#footnote-22)*

 “Ona bir musibet geldiğinde: “Biz Allah’ınız ve elbette O’na döneceğiz” derler.”

Ayet-i Kerime musibet ve tatsızlıkları saydıktan ve sabr edenleri müjdeledikten sonra bu müjdeye layık gördüğü sabr edenleri tanıtmaya çalışmaktadır. Zira herkes bu keramet ve fazilete layık değildir. Bu yüzden müjdesini sabırları bir temel ve ilkeye dayanan kimselere özgü kılmaktadır: İşte bu kulları müjdele. Onlara Allah-u Teala’nın rahmetini ve özel lütfünü müjde ver. Onlar kendilerine bir musibet ve tatsızlık eriştiğinde hemen kalpleri Allah-u Teala’ya yönelen ve şöyle diyen kimselerdir: “Biz Allah’ınız ve elbette O’na döneceğiz”

Zira bunlar yakini bir ilimle var olan her şeyin Allah-u Teala’nın mülkü olduğunu, O’nun tasarruf ve iradesi altında olduğunu bilirler. Kendilerine bu alemde verilen mal, can, evlat ve tüm şeylerin birer emanet olduğunu derk ederler.

Onlar insana ihsan edilen her şeyin bir hikmet ve maslahata dayandığını, dolayısıyla kendisinden alındığında da bunun cimrilikten kaynaklanmadığını, aksine bunun da bir hayır olduğunu bilirler. Bazen de insana yeni ve daha iyi bir nimet vermek istenince elindeki nimet geri alınır. Onlar vicdani (yakini, kesin) ilimleri ile de sonunda kendilerinin ve var olan her şeyin dönüşünün Allah-u Teala’ya olduğunu bilirler.

Zorluklarda ve musibetlerde can, mal ve tasarrufta bulunduğu her şeyin Allah-u Teala’nın mülkü olduğunu ve kudreti altında bulunduğunu bilecek olurlarsa; O’nun tekvini (yaratışsal) emirlerine teslim olur, doğru ölçüler sebebiyle sabırlı ve şükür edici bir kul olurlar. Elbette böylesine bir insan için de Allah-u Teala’nın şöyle buyurması yeridir:

 “Rablerinin mağfiret ve rahmeti onlaradır.”

Yani bunlar kurtuluşa ermişlerdir ve böylesi insanlar Allah-u Teala’nın rahmeti kapsamında bulunmaktadır.

Bazı müfessirler ise şöyle demişlerdir: “Salavat Allah-u Teala’dan olursa mağfiret ve yarlıganmadır.” Diğer bazılarına göre ise salavat, meth ve övgüdür.

Allah-u Teala’nın rahmet çokluğuna işaret etmek için de salavat kelimesi çoğul (salat kelimesinin çoğulu) olarak kullanılmıştır. Belki de maksat sabr edenlere sürekli bir rahmetin indiği ve bunun asla kesilmediğidir.

Resulullah’dan *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle rivayet edilmiştir:

*“Her kim bir musibete uğrar ve bu musibeti hatırladıkça da istirca cümlesini dile getirirse o musibetten uzun bir zaman geçmiş olsa dahi Allah-u Teala o kimseye kendisine musibet indiği günün mükafatını verir.”*

Başka bir yerde ise şöyle buyurmuştur: “*Allah-u Teala böyle bir şahsın musibetini en iyi mükafatlarla telafi eder ve akibetini hayırlı kılar.”*

*“* Hidayeti bulanlar da onlardır.”

Musibet ve zorluklarda sabr edenler kendisi ve elinde olan her şeyin Allah-u Teala’nın mülkü ve tasarrufu altında olduğunu, bir gün Allah-u Teala’ya döneceğini derk eder, diliyle “Biz Allah’ınız ve elbette O’na döneceğiz” derse böylesi şahıslar Allah-u Teala’ya yakınlık derecesine ulaşmış, hak ve hakikate doğru yola çıkmış ve hidayeti bulmuş sayılır.

إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَآئِرِ اللّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَا وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ (158)

158. Şüphesiz Safa ile Merve Allah’ın şiarlarındandır (nişanelerindendir.) Kim Kabe'yi hacceder veya umre yaparsa, bu ikisini de tavaf etmesinde bir beis yoktur. Kim gönülden isteyerek iyilik yaparsa, şüphesiz ki Allah da Şakir’dir (iyilikleri takdir eder) ve bilendir.

Nüzul sebebi

Safa ve Merve arasında sa’y etmek hacc ve umrenin erkanından biridir. Ama cahiliye döneminde müşriklerin sa’y etme esnasında kendisine dokundukları birer put olduğu için Müslümanlar burada sa’y etmeyi günah biliyorlardı. Dolayısıyla bu görüşü red etmek için söz konusu ayet nazil oldu ve Safa ve Merve arasında sa’y etmenin günah olmadığı bildirildi. Tibyan tefsirinde İmam Muhammed Bakır ve İmam Cafer-i Sadık’dan (Allah’ın selamı üzerlerine olsun) bu konuda ilgili rivayetler de nakl edilmiştir. Örneğin Mecme’ul- Beyan’da İmam Sadık’ın *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurduğu yer almıştır:

“*Müslümanlar, müşriklerin cahiliye döneminde eski örf ve adetleri üzere Safa ve Merve’de bir takım bidatlar çıkardığını bildikleri için (orada sa’y etmeyi çirkin görüyorlardı) bu yüzden Allah-u Teala bu ayeti nazil buyurdu (ki bu vesileyle ortadaki kerahet ve çirkin görme bertaraf olsun. [[22]](#footnote-23)“*

Bu konunun detayı ise şöyledir: İslam’ın zuhuruna yakın zamanlarda müşrikler ve putperestler hac merasimi için Mekke’ye geliyor ve aslı İbrahim’den *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* miras kalan hac merasimini, içine karıştırdıkları bir çok şirk ve hurafe öğeleriyle yerine getiriyorlardı. İçine hurafe karıştırılan öğelerden bazıları da Arafat'ta vakf etmek, tavaf kurbanı ve Safa ile Merve arasında sa’y etmek idi. Elbette bu ameller çok özel bir şekilde yerine getiriliyordu. İslam bu programlarda yaptığı islahat ve tasfiye sayesinde bu büyük ibadetin, sahih ve şirkten arınmış merasimin temeline imza attı, ama hurafelerini de bir bir iptal etti. Yerine getirilen menasik ve amellerden biri de Safa ve Merve diye meşhur olan iki dağ arasında sa’y ve hareket etmek idi. Bunların tepesinde ise cahiliyye döneminde “Asaf ve Tatle” adında iki put vardı. Müşrikler bu iki dağa tırmanınca bu iki puta el sürüyorlardı. Müslümanlar da işte bu yüzden müşriklerin ziyaretgahı haline gelen Safa ve Merve arasında sa’y etmekten korkuyorlardı. Bu ayette Safa ve Merve arasında sa’y etmek ilahi şiarlardan biri sayıldı ve böylece bu konuda duyulan endişeler ortadan kaldırılmış oldu.

Bu ayet, bazı rivayetlerde de yer aldığı üzere H. 7. yılda umret’ul- kaza esnasında nazil oldu ve Safa ile Merve’nin Allah-u Teala’nın şiarlarından olduğu ilan edildi. Cahil insanlar her ne kadar orayı putlarla doldurarak kirletmişse de Müslümanlar bu iki dağ arasında yaptıkları sa’y görevinden el çekmemelidirler.

Tefsir

### Cehalet Yüzünden Yapılan İşler

Bu ayet nüzul sebebinde de işaret edilen özel ruhsal durum ışığında ilk önce Müslümanlara Safa ve Merve’nin Allah-u Teala’nın göstergesi ve şiarından olduğu haber verilmektedir.

 “Şüphesiz Safa ile Merve Allah’ın şiarlarındandır. (nişanelerindendir.)”

Bu ön bilgilerden de şu sonuç alınmaktadır.

“Kim Kabe'yi hacceder veya umre yaparsa, bu ikisini de tavaf etmesinde bir beis yoktur.”

İlahi şiarları kirli putlarla kirleten müşriklerin kötü amelleri bu mukaddes mekanların saygınlığını ve ehemmiyetini ortadan kaldıramaz.

Ayetin sonunda şöyle buyurulmaktadır: Allah-u Teala hayırlı işlerde sözüne uyanlara kendisinin şakir (iyi işleri takdir eden) ve alim olduğunu bildirmektedir. O halde Allah-u Teala kulların itaat ve iyi amellerine karşılık olarak verdiği mükafatlarla adeta onlara teşekkür etmektedir ve onların gerçek niyetlerini tümüyle bilmektedir. Allah-u Teala kimlerin putlara ilgi duyduğunu, kimlerin de putlardan nefret ettiğini çok iyi bilmektedir.

Nükteler

Şüphesiz ki Safa ve Merve şu anda bu iki dağın adıdır ve Kur’an-i Kerim’de sadece bir defa zikr edilmiştir. Bu dağlar birbirinden yaklaşık 420 metre uzaklıktadır. Şu anda bu uzaklık üstü kapalı büyük bir geçit haline getirilmiştir. Hacılar burada sa’y etmektedirler. Safa ve Merve’nin bu geçidin zemininden yüksekliği (Safa) 15 ve (Merve ise) 8 metredir. Şu anda o iki dağ için özel isim olarak kullanılan bu iki kavram edebiyatçılar açısından da bir anlam ifade etmektedir. Safa lügatte toprak ve kumla karışık olmayan sağlam ve düz taş anlamındadır. Merve ise kaba ve sağlam taşa denmektedir.

“Şeair” kelimesi ise “şeire” kelimesinin çoğulu olup alamet anlamındadır. Dolayısıyla “şeairullah” kavramı insana Allah-u Teala’yı hatırlatan ve gözlerinde mukaddes hatıraları canlandıran alametler demektir.

Ayette geçen “i’temere” kelimesi ise “umre” kökünden türemiştir ve aslında herhangi bir binaya sonradan eklenen ve o binayı tamamlayan fazla bölüm anlamındadır. Ama şer’i istilaha göre hac merasimine eklenen (bazen de “umre-i müfrede”diye adlandırılan hacdan tümüyle ayrı yapılan) özel amellerdir. Elbette umre bir çok açıdan hacca benzemektedir. Ama elbette bir çok farklılıkları da bulunmaktadır.

**إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَّاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَـئِكَ يَلعَنُهُمُ اللّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ (159) إِلاَّ الَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُوْلَـئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التَّوَّابُ الرَّحِيمُ (160)**

**159. Gerçekten indirdiğimiz apaçık delilleri ve hidayeti kitapta insanlara açıkladıktan sonra gizleyen kimseler var ya, onlara hem Allah lânet eder, hem lânetçiler lânet eder.**

160. Ancak tövbe edenler, ıslah olanlar ve (gizlemiş olduklarını) açıklayanlar müstesna; işte onların tövbesini kabul ederim. Ben, tövbeleri daima kabul ve merhamet edenim.

Nüzul Sebebi

Celaleddin Siyuti Esbab’un- Nüzul’da İbn-i Abbas’dan şöyle nakletmektedir: “Müslümanlardan Muaz bin Cebel, Sa’d bin Muaz, Harice bin Zeyd gibi bir kaç Müslüman Tevrat’ta İslam Peygamberinin zuhuruyla ilgili yer alan konularla ilgili olarak Yahudi alimlerine bir takım sorular sordular. Yahudi alimleri de buradaki gerçekleri saklayarak fazla bir açıklama yapmaktan sakındılar. Bunun üzerine söz konusu ayet nazil oldu ve onlara hakkı gizlemenin sorumluluğu hatırlatıldı. [[23]](#footnote-24)

Tefsir

Gerçi bu ayetin, nüzul sebebinde de yer aldığı üzere asıl muhatabı Yahudi alimleridir. Ama bu anlam; hakkı gizleyenler hakkında tümel bir hüküm olan ayetin mefhumunu asla sınırlandırmamaktadır.

Ayet-i Şerife bu insanları çok ağır bir dille kınayarak şöyle buyurmaktadır**: “Gerçekten indirdiğimiz apaçık delilleri ve hidayeti kitapta insanlara açıkladıktan sonra gizleyen kimseler var ya, onlara hem Allah lânet eder, hem lânetçiler lânet eder.”**

Bu ayetten de açıkça anlaşıldığı üzere hem Allah-u Teala hem Allah-u Teala’nın tüm kulları ve hem de melekler bu işten münezzeh ve uzaktır. Başka bir tabirle hakkı gizlemek, bütün hak taraftarlarını gazaplandıran bir ameldir. Alimlerin kendilerine Allah-u Teala’nın birer emaneti olan ayetleri şahsi menfaatleri için gizlemelerinden ve insanları sapıklığa düşürmelerinden daha büyük günah ne olabilir?!

 “Kitapta insanlara açıkladıktan sonra gizleyen kimseler var ya” cümlesi bu tür insanların gerçekte Allah-u Teala’nın ayetlerini tebliğ etme hususunda ilahi şahsiyetlerin fedakarlıklarını ve peygamberlerin zahmetlerini rüzgara savurduğuna işaret etmektedir. Bu, görmezlikten gelinmesi ve affedilmesi mümkün olmayan büyük bir günahtır.

Elbette Kur’an-ı Kerim bir hidayet kitabı olarak insanların yüzüne ümit ve dönüş yolunu kapamak istememekte ve insanlar ne kadar günahkar olurlarsa olsunlar onları Allah-u Teala’nın rahmetinden ümitsiz kılmamaktadır. Bu yüzden hemen sonraki ayette bu günahlar karşısında kurtuluş ve telafi etme yolunu şöyle beyan etmektedir:

 “Ancak tövbe edenler, ıslah olanlar ve (gizlemiş olduklarını) açıklayanlar müstesna; işte onların tövbesini kabul ederim. Ben, tövbeleri daima kabul ve merhamet edenim.”

“Ben, tövbeleri daima kabul ve merhamet edenim.” cümlesi, özellikle de “onların tövbesini kabul ederim.” cümlesinden sonra yer aldığı hasebiyle Allah-u Teala’nın günahkarlara olan sonsuz sevgisine ve tam merhametine delalet etmektedir. Ayet-i kerime mealen şöyle buyurmaktadır: “Eğer onlar dönerlerse ben de dönerim; onlar bana itaat ve kulluğa dönüp hakkı açığa çıkarırlarsa ben de rahmetime döner ve kendilerinden esirgediğim ihsanlarımı yeniden onlara bağışlarım.”

**إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللّهِ وَالْمَلآئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ (161) خَالِدِينَ فِيهَا لاَ يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَ هُمْ يُنظَرُونَ (162) وَإِلَـهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ (163)**

161- Küfredip de o halde ölenler var ya, işte, Allah’ın, meleklerin, insanların hepsinin lâneti onlaradır.

162. Lanette temellidirler, onlardan azab hafifletilmez ve onların azabı geciktirilmez.

163. İlahınız bir tek ilâhtır. O, Rahman ve Rahimden başka ilah yoktur.

Tefsir

Önceki ayette de beyan edildiği üzere eğer hakkı gizlerler tevbe eder ve hakikatleri beyan ederlerse ilahi lütfe hak kazanırlar. Ama bu ayet; tevbe etmediği ve küfür üzere öldükleri taktirde Allah-u Teala’nın, meleklerin ve bütün insanların lanetine uğrayacakları hususunda kafirleri tehdit etmektedir. Elbette; ölümden önceki tövbe etkilidir. Ama ölüm anında artık tövbe etmenin hiç bir faydası yoktur. Ayet-i Kerime ilk önce şöyle buyurmaktadır:

 “Küfredip de o halde ölenler var ya, işte, Allah’ın, meleklerin, insanların hepsinin lâneti onlaradır.”

Bu grup da, hakkı gizleyen kimseler gibi Allah-u Teala’nın meleklerin ve insanların lanetine uğrayacaktır. Şu farkla ki; ömrünün sonuna kadar küfürlerinde ısrarlı oldukları için artık bunlar için bir dönüş yolu da söz konusu değildir. Ayet-i kerime daha sonra şöyle buyurmaktadır:

Tevhit ilkesi bütün bu sefaletlere son verdiği için söz konusu son ayette şöyle buyurulmaktadır:

“ve ilahınız bir tek ilahtır.”

Yine önemle vurgulamak ve tekit etmek için şöyle buyurmaktadır: “başka ilah yoktur.”

 “Allah’tan başka ilah yoktur ve O’ndan başka hiç kimse ibadete layık değildir.”

Cümlenin sonunda ise beyan ve sebep ünvanıyla şöyle buyurmaktadır: “Allah Rahman ve Rahimdir.” ve “O, Rahman ve Rahimdir.”

Evet bir taraftan genel rahmeti bütün varlıklarını kapsayan ve diğer taraftan müminlere özel rahmetini ihsan eden kimse ibadete layıktır; baştan sona muhtaç ve fakir kimseler değil.

**إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السَّمَاء مِن مَّاء فَأَحْيَا بِهِ الأرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ لآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ (164)**

**164. Göklerin ve yerin yaratılmasında, gece ile gündüzün birbiri ardınca gelmesinde, insanlara yararlı şeylerle denizde süzülen gemilerde, Allah’ın gökten indirip yeri ölümünden sonra dirilttiği suda, her türlü canlıyı orada yaymasında, rüzgarları ve yerle gök arasında emre amade duran bulutları döndürmesinde akleden için deliller vardır.**

Tefsir

### Allah’ın varlık alemindeki cilveleri

Söz konusu ayetin sonunda tevhit ve Allah-u Teala’nın birliğinden söz edildiği için bu ayet gerçekte Allah-u Teala’nın varlığının, tevhidinin ve yegane oluşunun delili konumundadır.

Her şeyden önce şu nükteye teveccüh etmek gerekir ki her yerde görülen düzen ve uyum orda bir ilim ve bilginin varlığına delalet eder. Her yerde görülen uyum, vahdet ve birliği gösterir. Bu esas üzere (ki bunun açıklaması ilahiyat kitaplarında detaylı olarak beyan edilmiştir) varlık aleminde de bir düzen ve uyum göze çarptığı için bu düzenli sistemin fiil birliğinin ve uyumunun farkına varıyoruz. Öte yandan her şeyin açıkça seslendirdiği yegane bir ilim ve kudretin varlığını görüyoruz. Bu ayet de varlık alemindeki düzenlerden altısına - ki her biri o büyük yaratıcının ayet ve nişaneleridir-işaret etmektedir:

### 1- Göklerin ve yerin yaratılışında

 “Göklerin ve yerin yaratılmasında...”

Evet bu azamet timsali gökyüzü, bu göklerdeki tüm gezegenler, yani milyarlarca nur saçan güneşler, karanlık ve yıldızlı bir gecede anlamlı göz kırpışlarıyla bizimle adeta konuşan veya sadece dev teleskoplar arkasında bizlere kendini gösteren milyonlarca sabit ve seyyar yıldızlar, baştan başa tümünü bir zincirin halkaları gibi birbirine bağlayan o ilginç ve ince düzen; çok farklı çehreleriyle her türlü hayatı barındıran ve yüzlerce elbiseye bürünmüş çeşit çeşit bitkiler ve hayvanları ile tecelli eden yeryüzünün yaratılışı Allah-u Teala’nın temiz zatının bir göstergesi ve onun birliğini, ilmini ve kudretini gösteren bir ayna mesabesindedir. Çok ilginçtir beşerin ilmi arttıkça bu alemin azamet ve büyüklüğü de bir o kadar çoğalmaktadır. İlmi gelişmelerin daha nereye kadar devam edeceğini ise hiç kimse bilmemektedir.

Bu gün bilginler bizlere şöyle demektedir: “Yukarıdaki alemde binlerce samanyolu mevcuttur ve bizim güneş sistemimiz ise bu samanyolunun bir parçasıdır. Sadece bizim samanyolunda milyonlarca ışık saçan güneş ve parlak yıldızlar mevcuttur:” Bilginlerin muhasebesine göre de içinde milyarlarca canlı varlığı barındıran milyonlarca gezegen bulunmaktadır!

Bu ne büyük bir azamet ve ne büyük bir kudrettir! Peygamber-i Ekrem’den *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* ve Ehl-i Beyt İmamları’ndan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* diğer gezegenler, gökler ve yerlerde canlı varlıkların varlığına delalet eden Kur’an-ı Kerim ayetleri hakkında nakledilen rivayetlerin ve hadislerin yanı sıra bu konuda İslami ve gayr-i İslami bilginler tarafından kaleme alınan sayısız kitaplar da mevcuttur. Bu cümleden özellikle şu kitaplara işaret edebiliriz.

1- Zemin, Asuman ve Sitaregan ez Nazar-i Kur’an, Doktor Muhammed Sadıki

2- Kur’an-ı Kerim ve İlm-i İmruz, Abdulgani el- Hatip, Doktor Esedullah Mübeşşiri'nin tercümesi

3- Yaratılış Alemi, Hüseyin Nuri

4- Zemin ve Gökyüzü, A. Velkof, Ali Duhaniyati’nin tercümesi

5- Kehkeşan ve Ehtername, William Jikafmen, Feriduddin Emiri’nin tercümesi

Elbette diğer gezegenlerde hayat şu yeryüzünde var olan hayattan başka bir türlü de olabilir. Bu yüzden bu konunun araştırılması için yeryüzündeki hayatı temel almamak gerekir. Zira bu gezegenler kesinlikle özgün bir hayata da sahip olabilir. Dolayısıyla kesinlikle yeryüzündeki hayatla mukayese dahi edilemez.

2- Gece ve gündüzün birbiri ardınca gelip geçmesi: “gece ile gündüzün birbiri ardınca gelmesinde”

Gece gündüzün değişmesi, karanlık ve aydınlığın o özel düzen ve tedrici bir şekilde sürekli azalıp çoğalması, bu vesileyle dört mevsimin vücuda gelmesi; ağaçlar, bitkiler ve tedrici değişim sayesinde gelişim aşamalarını adım adım kat eden canlıların varlığı hep Allah-u Teala’nın zatının ve yüce sıfatlarının birer göstergesidir.

Eğer bu tedrici değişim olmasaydı veya bu değişim büyük bir kargaşalık içinde gerçekleşmiş olsaydı veya sürekli gece veya gündüz olsaydı, hayat yeryüzünde tümüyle yok olur ve eğer farzen hayat bile olsaydı sürekli karmaşalığa ve düzensizliklere sebep olurdu.

3- Denizlerde insanların faydasına yürüyen gemilerde

“**insanlara yararlı şeylerle denizde süzülen gemilerde”**

İnsan küçük veya büyük gemiler sayesinde okyanusları kat etmekte, yeryüzünün farklı bölgelerine kendi amaçlarına ulaşmak için yolculuk etmektedir. Bu hareket özellikle de yelkenli gemilerde şu bir kaç şeyin neticesidir:

Evvela sürekli bir şekilde Kuzey ve güney kutbundan meridyen çizgisine doğru esen ve meridyen çizgisinden kuzey ve güney kutbuna doğru hareket eden ve “elize” veya “kontralize” diye bilinen genel rüzgarlar ile belli bir program dahilinde hareket eden, gemilere bu doğal ve bedava güçten sonsuz istifade etme imkanını veren ve onların hedeflerine doğru gitmesine yardımcı olan bölgesel rüzgarları da içine alacak şekilde okyanusların yüzeyinde esen düzenli rüzgarları ele almak gerekir. Hakeza tahtanın doğal özelliği, suyun cisimlere uyguladığı ve onları suyun yüzeyinde yüzdüren özel basınç, pusulanın akrep ve yelkovanını düzenleyen yeryüzünün uzlaşmaz iki mıknatistik kutbu insana yolunu gösterme noktasında yardımcı olan gökteki yıldızların düzeni; kısaca bütün bu düzenler ve uyumlar el ele vermedikçe insana bunca faydası dokunan gemilerden istifade etmek mümkün değildir. Dolayısıyla neticede onlar da Allah-u Teala’nın mukaddes zatının birer ayeti sayılmaktadır.

İlginçtir bugün motorla çalışan gemiler bulunduğu halde yelkenli gemilerin azameti ve önemi asla azalmamıştır; hatta daha büyük bir önem kazanmıştır. Zira bu gemiler günümüzde de insanların nakliye araçları olarak kullandığı en büyük araçlardır. Bazı gemiler bir şehir genişliğine sahiptir. İçinde meydanlar, eğlence merkezleri, oyun sahası ve hatta pazar bile vardır. hatta bazılarının güvertesinde uçakların iniş ve kalkışı için dev pistler bile yapılmıştır.

4- Allah-u Teala’nın gökyüzünden indirdiği, onunla ölü toprakları dirilttiği ve içinde çeşitli canlıları yaydığı sularda.

 **“Allah’ın gökten indirip yeri ölümünden sonra dirilttiği suda, her türlü canlıyı orada yaymasında, ”**

Yağmurun hayat verici taneleri, taze bereketli, doğal, ve damıtılmış suyu nereye dökülürse orada hayat ve yaşam oluşmaktadır. Ardından hareket, bereket, imar ve sayısız nimetler gelmektedir. Belli bir düzen esasınca inen ve alemdeki bunca varlığın istifade ettiği bu cansız sıvı maddesi de hep Allah-u Teala’nın kudret ve azametinin birer göstergesidir.

5- Rüzgarların esmesi ve harekete geçmesinde.

 “**rüzgarları yaymasında”**

Rüzgarlar sadece denizlere esmekte, gemileri hareket ettirmekte; karada, dağlarda, vadilerde ve uçsuz bucaksız alanlarda da kendini göstermektedir. Erkek tozları bitkilerin dişi bölümlerine serpmekte ve aşılama işlemini yaparak onların, ürün ve meyve vermesine yardımcı olmaktadır. Rüzgarın bu yardımı vesilesiyle ağaçlar bizlere meyve hediye etmekte ve çeşit çeşit ürünler yaymaktadır. Bazen de okyanuslarda dalgalar yaratarak sürekli denizlerde canlıların yaşayabileceği bir ortam sağlamaktadır. Bazen sıcak bölgelerdeki havayı soğuk bölgelere ve bazen de soğuk bölgedeki havayı sıcak bölgelere intikal ettirerek yeryüzünde havanın dengeli durmasına da katkıda bulunmaktadır. Bazen de şehirlerin oksijensiz ve zehirli havasını çöl ve ormanlara nakl ederek insan için bir tür tasfiye ve havalandırma görevini de yapmaktadır.

Bunca fayda ve bereketleriyle rüzgarların esmesi de Allah-u Teala’nın sonsuz lütuf ve hikmetinin bir göstergesidir.

6- yer ve gökler arasında asılı duran bulutlarda.

“**ve yerle gök arasında emre amade duran bulutları döndürmesinde”**

Başımızın üstünde gezen ve yer çekiminin aksine milyarlarca ton suyu yer ve gökler arasında tutan sıkıştırılmış bulutları da en küçük bir tehlike olmaksızın bir bölgeden diğer bir bölgeye hareket ettirmesi Allah-u Teala’nın azametinin bir göstergesidir. Eğer bulutların su indirmesi olmasaydı yeryüzünün kurak ikliminde ne içecek bir damla su bulunur ve ne de bitkilerin yeşermesi için bir ırmak ve çeşme olurdu. Kurak yeryüzünde her yer virane ve çöl haline gelirdi. Her yere ölü toprakları serpilirdi. Dolayısıyla bu faydalarıyla bulutlar da Allah-u Teala’nın ilim ve kudretinin bir göstergesidir. Bütün bunların hepsi Allah-u Teala’nın mukaddes zatının en açık delilidir. Elbette bütün bu ayetler akıl ve zeka sahibi olan insanlar için geçerlidir.”**akleden için deliller vardır.”** Bu deliller hafif beyinli cahiller, basiretsiz göz sahipleri ve sağır kulaklara hiç mi hiç etki etmemektedir.

**وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللّهِ أَندَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللّهِ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَشَدُّ حُبًّا لِّلّهِ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلّهِ جَمِيعاً وَأَنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ (165)**

165. İnsanlar arasında, Allah'ı bırakıp, O’na koştukları eşleri ilah olarak benimseyenler ve onları, Allah'ı severcesine sevenler vardır. Müminlerin Allah'ı sevmesi ise hepsinden kuvvetlidir. Zalimler azabı gördükleri zaman, bütün kuvvetin Allah'a ait bulunduğunu ve Allah’ın azabının şiddetli olduğunu anlayacaklardır!

**Tefsir**

Allah-u Teala’dan başkasını seven kimse, zararlı yiyecekleri cehaleti sebebiyle seven bir hastayı andırmaktadır. Ama iman edenler muhabbet ve sevgisinin çoğunu Allah-u Teala’ya özgü kılarlar. Kendilerine zulüm eden müşrikler kendi tehlikeli durumlarını kıyamet gününde göreceklerdir. O gün sapık düşüncelerini ve delaletlerini açıkça anlayacaklardır. O gün bütün kudretin Allah-u Teala’ya mahsus olduğunu ve sebepsiz yere Allah-u Teala’dan gayrisinin peşice gittiklerini bütün varlıklarıyla derk edecektir. O gün Allah-u Teala’nın şiddetli azabı tefekkür ve düşüncesini bir kenara bırakıp Allah-u Teala’dan uzaklaşanları ve hayallerinin peşice koşanları çepe- çevre saracaktır. İşte bu yüzden Allah-u Teala En'am Suresi 102. ayette onları uyarmak ve irşad etmek için şöyle buyurmuştur:

**“İşte Rabbiniz, Allah budur. O’ndan başka ilah yoktur, her şeyin yaratanıdır. Öyleyse O’na kulluk edin; O her şeye de vekildir.”**

Muhammed b. Müslim, İmam Bakır ve İmam Sadık’tan (Allah’ın selamı üzerlerine olsun) şöyle buyurduklarını nakletmektedir:

 **“Müminlerin Allah'ı sevmesi ise hepsinden kuvvetlidir”** *ayetindeki müminlerden maksat Al-i Muhammed'dir.”[[24]](#footnote-25)*

إِذْ تَبَرَّأَ الَّذِينَ اتُّبِعُواْ مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُواْ وَرَأَوُاْ الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الأَسْبَابُ (166)

166. Nitekim, kendilerine uyulanlar, azabı görünce uyanlardan uzaklaşacaklar ve aralarındaki bağlar kopacaktır.

**Tefsir**

Kendine gel, önderinin kim olduğuna ve kalbinde kimin muhabbet ve aşkının olduğuna dikkat et. Siz bugün bunca tağutları ve Allah-u Teala’dan gayri kimseleri seviyorsunuz; biliniz ki onlar sizi bu dünyada kendileri için istemektedir. Onlar sizin irade ve kudretinizle kendi arzu ve heveslerine ulaşmaktadırlar. Ama kıyamette hepinizi bırakacak ve sizden hızla uzaklaşıp nefret edeceklerdir.

Burhan Tefsiri ve Şeyh Mufid'in İhtisas adlı kitabında **“Nitekim, kendilerine uyulanlar, azabı görünce uyanlardan uzaklaşacaklar.”** ayeti hakkında bir takım rivayetler nakl edilmiştir. Bu cümleden olarak Ebu Cafer *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur: *Yani Ey Cabir, Allah'a and olsun ki bunlar zalim önderler ve takipçileridir.”[[25]](#footnote-26)*

وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُواْ لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّأَ مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّؤُواْ مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ (167)

167. Uyanlar: “Keşke bizim için dünyaya bir dönüş olsa da, bizden uzaklaştıkları gibi biz de onlardan uzaklaşsak” derler. Böylece Allah onlara, hasretini çekecekleri işlerini gösterir. Onlar cehennemden çıkmayacaklardır.

**Tefsir**

Bu sapmış takipçiler kendi mabutlarının vefasızlığını açık bir şekilde görünce kendi kendilerine teselli vermek için şöyle demektedirler: **“Keşke bizim için dünyaya bir dönüş olsa da, bizden uzaklaştıkları gibi biz de onlardan uzaklaşsak”**

Ama bunun Hiç bir faydası yoktur. İş işten geçmiştir ve artık dünyaya dönüş diye bir şey yoktur. Söz konusu ayetin devamında ise şöyle buyurulmaktadır:

 **“Böylece Allah onlara, hasretini çekecekleri işlerini gösterir. Onlar cehennemden çıkmayacaklardır.”**

Onlar hasret duymaktan başka ne yapabilirler ki?! Bin bir zorluklarla topladıkları, ama başkalarına nasip olan malların hasreti... Kurtuluşları için ellerinde bulunan ama istifade edemedikleri imkanların hasreti... Kudret ve azamet sahibi Allah-u Teala’ya ibadet yerine kabiliyetsiz ve değersiz putlara, sahte tanrılara tapmanın pişmanlığı... Ama bu hasret ve pişmanlığın hiç bir faydası yoktur. Zira o gün artık ne amel günüdür ve ne de yaptıklarını telafi etme günü. O gün sadece yaptıklarının cezasını çekmek ve amellerinin karşılığını görme günüdür. Bazı rivayetlerde yer aldığı üzere kıyamette çok çeşitli sahneler ve duraklar vardır. Bu durakların bazısında ağızlarına sessizlik mührü vurulmakta ve sadece hasret dolu gözler ile birbirlerine bakıp ağlamaktalar. Bazı duraklarda ise birbirinden yardım dilemekte, bazılarında ise ağlaşıp birbirlerine lanet etmektedirler. Bu ayette de yer aldığı üzere sahte mabutlar, maşuklar ve tağutlar kendi takipçilerinden beri olduklarını ilan edince takipçileri de onları dünyada destekleyip sevdikleri için pişman olurlar. Ama o gün iş işten geçer. Sadece bir hasret kalır kalplerinde ve dilleriyle şöyle derler: “Eğer yeniden dünyaya dönecek olursak asla onlara uymayız. Bu kadar vefasız olan ve böylesi bir günde bizlerden beri olduklarını ilan edenlerden biz de dünyaya döndüğümüz takdirde beri olacağız.”

Onlar sadece hasret duyarlar. Ama hasret o gün hiç bir işlerine yaramaz. Onlar asla cehennemden çıkamazlar.

يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي الأَرْضِ حَلاَلاً طَيِّباً وَلاَ تَتَّبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ (168)

168. Ey insanlar! Yeryüzündeki temiz ve helal şeylerden yiyin, şeytana ayak uydurmayın, zira o sizin için apaçık bir düşmandır.

### Tefsir

Kamil dinin alametlerinden biri de sağlıksız olan yiyecekleri şeytandan saymasıdır.

 **“İçki, kumar, putlar ve fal okları şüphesiz şeytan işi pisliklerdir, bunlardan kaçının ki saadete eresiniz.” [[26]](#footnote-27)**

Hakeza boş yere yememeyi de şeytanın adımlarından biri saymaktadır.

“Yeryüzündeki temiz ve helal şeylerden yiyin, şeytana ayak uydurmayın, zira o sizin için apaçık bir düşmandır.” [[27]](#footnote-28)

Zira bazı tarihi rivayetlerde de yer aldığı üzere bazı Arap kabileleri ekin ve hayvanlarından bazısını sebepsiz yere kendilerine haram kılmışlardı ve bu haramları Allah-u Teala’ya isnat ediyorlardı. Bunun üzerine ayet nazil olarak bu husustaki anlaşmazlığı ve belirsizliği ortadan kaldırdı. İslam insanın maddi hayatına da tam bir teveccüh göstermiştir. Özellikle de maddi hayatın başında yer alan insanın beslenme ihtiyacı hususunda onlarca ayet ve yüzlerce hadis mevcuttur.

Peygamberlerin görevlerinden biri de yiyecek ve içecekleri, helal ve haramları ve bunların zarar ve faydalarını beyan etmektir. Bu ayet açık bir şekilde yeryüzünde helal ve temiz olan her şeyin kullanılmasını, istifade edilmesini emretmekte ve şeytanın vesveselerine uyarak herhangi bir şeyin haram kılınmaması noktasında insanları uyarmaktadır. Zira şeytan insanın apaçık düşmanıdır ve insanı her yönden saptırmaya çalışacağı hususunda yemin içmiştir. Şimdi de İmam Bakır’ın *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* bizzat Resul-i Ekrem’den *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* nakl ettiği şu bir kaç hadise teveccüh ediniz:

1- “*İbadet yetmiş cüzdür, en faziletlisi ise helali talep etmektir.”*[[28]](#footnote-29)

2- *“İnsanlara muhtaç olmamak, ailesi için gerekli refahı sağlamak ve komşularına merhamet ve sevgi ile yardım etmek için dünyada helal rızık peşinde koşan kimse kıyamet günü yüzü ayın on dördü gibi parlar bir halde Allah-u Teala ile mülakat eder.”[[29]](#footnote-30)*

3- “*Haram yiyerek yapılan ibadet, çakıl taşları üzerinde bina yapmaya benzer.”[[30]](#footnote-31)*

إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاء وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (169)

169. Muhakkak size, kötülüğü, hayasızlığı, Allah'a karşı da bilmediğiniz şeyi söylemenizi emreder.

**Tefsir**

Ruh’ul- Beyan tefsirinde şöyle yer almıştır: “Şeytan verdiği vesveselerinde bir takım aşamaları kat etmektedir: Önce insanı küfre davet eder, eğer muvaffak olamazsa ibadet yerine mübah işlere davet eder, eğer bu hususta da muvaffak olamazsa daha aşağı derecedeki bir ibadete davet eder, böylece insanı üst aşamadan bir alttaki aşamaya düşürmeye çalışır. [[31]](#footnote-32)

وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئاً وَلاَ يَهْتَدُونَ (170)

170. Hani onlara: “Allah’ın indirdiğine uyun” denilince, “Hayır, atalarımızı yapar bulduğumuz şeye uyarız” derler; ya ataları bir şey akıl edemeyen ve hidayeti bulamayan kimseler idiyseler?

**Tefsir**

Önceki ayet bizleri şeytanın emir ve adımlarına uymama noktasında uyarmıştı. Bu ayet ise körü körüne taklitten ibaret olan şeytanın yollarından birini örnek olarak beyan etmekte ve şöyle demektedir: “Kafirlere, “sizlere nazil olana uyun.” denilince şöyle derler: “Biz babalarımızı ve atalarımızı üzerinde bulduğumuz yola uyarız. Biz bu söz ve ayetler ile ilgilenmeyiz.”

Kur’an-ı Kerim ise onlara cevap olarak şöyle demektedir: “Eğer ataları bir şey anlamamış ve doğruyu da bulamamış iseler yine de onlara uymaları mı gerekir. Eğer ataları veya kendileri akıl sahibi veya doğru yolu bulmuş kimseler olsalardı şüphesiz problem olmazdı. Ama onlar böyle değildir; ne akıl sahipleridir, ne de hidayete ermişlerdir.”

وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لاَ يَسْمَعُ إِلاَّ دُعَاء وَنِدَاء صُمٌّ بُكْمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ (171)

171. Küfredenlerin (hidayete davet edilme hususundaki) misali, bağırıp çağırmadan başkasını işitmeyene (hayvanlara tehlikeyi haber vermek için) seslenen kimsenin (çobanın) misalidir. (Bu sesin kendilerine bir tehlikeyi haber verdiğini anlamazlar.) Sağırdırlar, dilsizdirler, kördürler; bu yüzden onlar akıl edemezler.

**Tefsir**

Bu ayette iki benzetme yapılmıştır:

1- Hakka davet edenin çobana benzetilmesi...

2- Kafirlerin, çobanın sesinden sadece bağırma ve çağırmadan başka bir şey anlamayan hayvanlara benzetilmesi... Nitekim İmam Bakır da *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* bir rivayette bu benzetmeyi te’yid etmekte, önemle vurgulamaktadır. [[32]](#footnote-33) Yani bu imansız kavmi hakka davette ve körü körüne taklit seddini yıkmada senin misalin koyun ve hayvanlara tehlikeden dolayı seslenen çoban misalidir. Onlar senin bu feryadını anlamazlar.

Söz konusu ayetin sonunda yeniden te’kid etmek ve daha fazla açıklık getirmek için şöyle buyurulmaktadır:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُواْ لِلّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ (172)

172. Ey iman edenler! Sizi rızıklandırdığımızın temizlerinden yiyin; yalnız Allah'a ibadet ediyorsanız, O’na şükredin.

**Tefsir**

Bu ayet-i kerimede Allah-u Teala ilahi şükür ile birlikte nimet ve rızıklardan istifade edilmesini tavsiye etmektedir: Tefsir-i Safi’de nakl edilen kutsi bir hadiste Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)*, Allah-u Teala’nın şöyle buyurduğunu aktarmaktadır: *“Cinler ve insanları yaratan benim, ama onlar benden başkasına ibadet ediyorlar. Onlara rızık veren benim, ama onlar benden başkasına şükr ediyorlar.”[[33]](#footnote-34)*

Bu ayet açık bir şekilde Allah-u Teala’nın bizlere verdiği güzel yiyeceklerden istifade edilmesini ve Allah-u Teala’ya şükr edilmesini beyan etmektedir. Akıl, nimet sahibine şükr etmeyi gerekli bilmektedir. Allah-u Teala’ya şükr etmek, nimetlerin artışının ve devamlılığının bir vesilesidir. Allah-u Teala’ya şükür ihlasın ve gerçek imanın bir nişanesidir.

İmam Hadi’den *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle nakl edilmiştir: “*Allah-u Teala kendine ilahi helalleri veya caiz olan işleri haram kılanlara veya kendini bunlardan alı koyanlara gazap etmektedir.”[[34]](#footnote-35)*

إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللّهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (173)

173. Şüphesiz size ölü hayvan etini, kanı, domuz etini, Allah'tan başkası için kesilen hayvanı haram kılmıştır; fakat, darda kalana, başkasının payına el uzatmamak ve zaruret miktarını aşmamak üzere günah sayılmaz. Çünkü Allah bağışlayandır, merhamet edendir.

**Tefsir**

Bu ayette önceki ayetin ardından yiyeceklerin mübah olduğu beyan edilmiştir. İnsan kendi başına hayallerine uyarak Allah-u Teala’nın helallerini kendine haram kılmamalıdır. Zira Allah-u Teala sadece ölü etini, kanı, domuz etini ve Allah-u Teala’dan gayrisi adına kesilen hayvanları haram kılmıştır. Bu haramın da çeşitli nedenleri vardır. Bu cümleden olarak İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmaktadır: “*Ölü eti bedenin zayıflamasına, neslin kesilmesine, aniden ölümlere neden olur. Kan içmek ise kalbin katılaşmasına ve yüreğin taşlaşmasına neden olur.”[[35]](#footnote-36)* Hakeza sağlık koşulları açısından da domuz eti insanın içinde iki türlü tehlikeli parazitin (kurtçuğun) oluşmasına neden olmaktadır.

Günümüzde bazı doğu bloğu ülkelerde domuz etinin tüketimi yasaklanmıştır. Hakeza Yahudilik gibi bir takım dinlerde de domuz eti haram sayılmıştır. İncil’de günahkarlar domuza benzetilmiştir. Elbette canını korumak için hiç bir yiyeceği olmayan zor durumdaki kimse, mecburiyetten ötürü haram yiyeceklerden istifade edebilir. Ama bu da insanın; isyan, itaatsizlik ve zulüm etmesine sebep olmamalıdır. Yani sadece ölümden kurtulabileceği kadar tüketmelidir. Bu yiyeceklerden lezzet almaya çalışmamalıdır. Bu izin de Allah-u Teala’nın bir lütfü ve merhametidir.

Nur’us- Sakaleyn tefsirinde de yer aldığı üzere İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur: “*Herkim mecbur kaldığı halde ölü eti, kan ve domuz etinden bir şey yemez de bu hal üzere ölürse kafir olarak ölmüştür.”[[36]](#footnote-37)*

**Nükteler**

1- İslam beslenme olayına çok önem vermektedir. Bu yüzden defalarca bozuk, zararlı ve haram gıdalar hakkında uyarılarda bulunmuştur. Nitekim domuz eti, leş ve kanın yenmesinin haram oluşu Kur’an-i Kerim’de tam dört defa tekrar edilmiştir. İki defa Medine’de iki defa da Mekke’de ayetlerde haram kılınma olayı beyan edilmiştir.

2- Hayvanları keserken Allah-u Teala’ya teveccüh edilmeli ve Allah-u Teala’nın yüce adı anılmalıdır. Böylece hiç bir şeyimizin tevhid çerçevesinin dışında kalmamasını gerektiğini bilmeliyiz. Bu, muvahhid bir insan terbiye etme yollarından biridir.

3- İslam evrensel ve kapsamlı bir dindir. Hiç bir aşamasında çıkmaz yoktur. Zaruret hallerinde tüm hükümler kaldırılabilir.

4- Zaruret durumlarından kötü istifade etmeyiniz.”**başkasının payına el uzatmamak ve zaruret miktarını aşmamak üzere...”**

إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ الْكِتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَنًا قَلِيلاً أُولَـئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَّ النَّارَ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (174)

174. Gerçekten, Allah’ın indirdiği Kitaptan bir şeyi gizlemede bulunup onu az bir değere değişenler var ya, onların karınlarında yedikleri ancak ateştir. Allah kıyamet günü onlarla konuşmaz ve onları günahlardan arıtmaz. Onlara elem verici azap vardır.

**Tefsir**

Yahudi ve Hıristiyan alimleri İslam Peygamberi *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* gelmeden önce insanlara bir peygamberin geleceğini müjdeliyor, Tevrat ve İncil’de yer alan özelliklerini insanlara beyan ediyorlardı. Ama İslam Peygamberi *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* gönderilince peygamberliğini ikrar ettikleri halde menfaatlerinin ve makamlarının tehlikeye düşeceklerini anladılar ve bunun üzere her şeyi unutup hakikati gizlediler. Onlar böylece hakikati gizleyerek bir kaç gün de olsa makamlarını koruyabilirler ve insanlardan bir takım menfaatler elde edebilirlerdi. Oysa onların bu büyük günah karşılığında aldıkları şey oldukça değersiz ve az bir şeydi. Bu gelirleri yedikleri ateşten başka bir şey değildi. Nitekim başka bir ayette yetim malı yemek ateş yemeye benzetilmiştir. Allah-u Teala kıyamet günü hakkı gizleyenlerle merhamet üzere konuşmayacaktır ama, o gün müminler Allah-u Teala ile konuşacaktır. Elbette bu konuşma ya havada dalga yaratmak veya ilham, ya da kalp diliyle gerçekleşecektir. Allah-u Teala’nın bütün kulları o gün kelimullah (Allah ile konuşan kimse) olacaktır. Ama hakkı gizleyenler ve dünyada hakkın sesinin duyulmasına engel olanlar gerçekte kıyamette Allah-u Teala’nın kelamını işitme yolundan kendilerini mahrum etmektedir. Onlar Allah-u Teala’nın muhabbet ve merhamet kelamını işitmeyeceklerdir. Onlar kıyamette Allah-u Teala’nın şu ağır sözünü işiteceklerdir: : **“inin oradan! Benimle konuşmayın”[[37]](#footnote-38)** Allah-u Teala onları günahlardan temizlemeyecektir ve onlar için şiddetli bir azap vardır.

**Nükteler**

1- Din satıcılığı ne pahasına olursa olsun zarardır.”**az bir değere”**

2- Haram yiyecekler kıyamet günü tecessüm ederek ateş şeklinde tecelli edecektir.”**ancak ateştir”**

3- Cezalar da suçlar ile uyum içinde olmalıdır. Dünyada insanları Allah-u Teala’nın kelamını işitme yolunda alı koyanlar kıyamette Allah-u Teala’nın kelamını işitme lezzetinden mahrum kalacaklardır.

4- Hakikati gizlemek sadece Resul-i Ekrem *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* hakkındaki gerçekler ile ilgili değildir. Peygamberin gerçek vasisi ve halifesi hakkında gerçekleri gizleyenler de bu azaba düçar olacaktır. Tefsir ve tarih kitaplarında Gadir-i Hum olayını gizleyenler, ayetleri tahrif edenler, tevil edenler ve insanları Ehl-i Beyt imamları yerine başkalarının dergahına götürenler de hakikati gizleyenlerden sayılmaktadır.

أُولَـئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُاْ الضَّلاَلَةَ بِالْهُدَى وَالْعَذَابَ بِالْمَغْفِرَةِ فَمَآ أَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّارِ (175)

175. Onlar hidayet yerine dalaleti, mağfiret yerine azabı alanlardır. Onlar ateşe karşı ne kadar dayanıklıdırlar.

**Tefsir**

Hakkı gizleyenler hidayet yerine sapıklığı, bağışlanma yerine ilahi azabı satın alanlardır. Gerçekten de insan Allah-u Teala’nın azabı karşısında ne kadar da tahammüllüdür. Onlar hakikati gizleyerek insanların tarih boyunca sapıklığa düşmesine sebep olmuşlardır.

Resulullah *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“Ey Ali! İnsanların en kötüsü ahiretini dünyaya satan kimsedir. Ondan da kötüsü ahiretini başkasının dünyası için satan kimsedir.”[[38]](#footnote-39)*

**ذَلِكَ بِأَنَّ اللّهَ نَزَّلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُواْ فِي الْكِتَابِ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ (176)**

**176. Bu (azap) da, Allah’ın kitabı hak olarak indirdiği içindir. Kitab hakkında ayrılığa düşenler doğrusu derin bir anlaşmazlık içine düşmüşlerdir**

**Tefsir**

Hakikati gizleyenler için bunca tehdit ve azap vadinde bulunulmasının sebebi Allah-u Teala’nın hiç kimse için bir şüphe ve tereddüt kalmasın diye kendi semavi kitabını çok açık ve güçlü deliller ile nazil buyurduğu içindir. Buna rağmen bir grup; kendi şahsi menfaatlerini korumak için te’vil ve tahrife baş vurarak, semavi kitabı anlama hususunda ihtilaf çıkarmakta ve durumdan istifade ederek fayda elde etmeye çalışmaktadırlar. Allah-u Teala bu grubu şöyle nitelendirmektedir: “**Yüzlerinizi doğudan yana ve batıdan yana çevirmeniz iyilik değildir.”**

لَّيْسَ الْبِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَـكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَلآئِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّآئِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُواْ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاء والضَّرَّاء وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَـئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَـئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ (177)

177. Yüzlerinizi doğudan yana ve batıdan yana çevirmeniz iyilik değildir; Lakin iyilik, Allah'a, ahiret gününe, meleklere, Kitaba, peygamberlere iman eden; yakınlarına, yetimlere, düşkünlere, yolculara, yoksullara ve kölelere sevdiği halde mal veren; namaz kılan, zekât veren ve ahitleştiklerinde ahitlerine vefa gösterenler, zorda, darda ve savaş alanında sabredenlerdir. İşte onlar doğru olanlardır ve takva sahipleri ancak onlardır.

**Tefsir**

Allah-u Teala’ya iman; hak karşısında teslimiyet ve tağutları reddetmektir. Kıyamete iman insanın bakış açısının genişlemesine ve himmetinin yücelmesine neden olur. Meleklere iman tabiat ötesi aleme imanın göstergesidir. Bu cümleden olarak vahiy ve ilahi tedbir de imanın nişanesidir.

Peygamberlere iman; tarih boyunca sürekli var olan doğru yola ve hidayetin akışına iman etmektir ve insanın bu dünyada başı boş ve rasgele yaşamadığının en büyük delilidir.

“**Mal veren”**  cümlesi yardımlaşma ve insanlığın göstergesidir.”**Namaz kılan”** cümlesi ise Allah-u Teala ile direkt ilişki kurmanın bağıdır.”**Zekât veren”** cümlesi ise sınıfsal ihtilafları ortadan kaldırmanın anahtarıdır. Ahde vefa ilişkilerin güçlenmesine neden olur ve sabır insanın tecrübe sahibi olmasına yarar.

**Nükteler**

1- Bu ayet Kur’an-ı Kerim’in en kapsamlı ayetidir. El- Mizan tefsirinde Resul-i Ekrem’den *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle rivayet edilmiştir: *“Her kim bu ayet ile amel ederse imanı kamildir.”[[39]](#footnote-40)*

2- Dinin asıl içeriği yerine sloganlar peşinde koşmamalı ve asıl hedefinizden geri kalmamalıyız.

3- İman iddiacıları çoktur. Ama bu ayetin tüm muhtevasıyla amel eden gerçek müminler sadece bir gruptur.”**Onlar”**

4- Allah-u Teala’ya, ahirete ve vahye iman hayırlı amel işlemekten önce gelir.

5- Bu ayette Allah-u Teala’ya iman mahrum ve mustaz’af halkla ilişki kurma ve olaylarda/zorluklarda toplumsal yardımlaşma yan yana zikr edilmiştir.

6- Takvanın kemaline erişebilmek için farz veya farz olmayan infaklarda bulunmak gerekir. Bazı insanlar bazı hususlarda fakirlere yardım etmektedir. Ama farz olan haklarını eda etmemektedir. Diğer bazısı ise farz olan hakları eda etmekte, ama fakir ve mahrum insanlara itina göstermemektedirler. Bu ayette iyilik sahibi mümin ve gerçek takva sahibi kimselerin; hem farz olan haklarını (zekatını) eda eden ve hem de müstahab olan infaklarda bulunan kimseler olduğu beyan edilmiştir.”**sevdiği halde mal veren”**

Bu yüzden rivayetlerde de yer aldığı üzere zenginlerin malında zekattan ayrı, mahrum insanların da bir hakkı vardır. [[40]](#footnote-41) Komşusu açken tok yatan kimse Allah-u Teala ve kıyamete iman etmemiştir. [[41]](#footnote-42) Bu kimse ister farz olan haklarını eda etmiş olsun, ister etmemiş olsun hiç fark etmez. Aç insanlar karşısında sorumluluk duygusunu taşımak da bir görevdir.

7- Aşağıdaki tüm hususlarda sabr etmek ve direnmek gerekir:

- Fakirlikte sabr etmek

- Hastalık ve acılarda sabr etmek

- Savaş ve cihad esnasında sabr etmek

Sabır her hususta bir kemaldir. Nitekim Kur’an-ı Kerim de cennete ulaşmanın delillerinden birinin de sabır olduğunu bildirmektedir.”**İşte onlar, sabrettiklerinden ötürü cennetin en yüksek dereceleriyle mükâfatlandırılırlar.”**[[42]](#footnote-43) Hakeza melekler de cennet ehline şöyle demektedir.”**sabrettiğinize karşılık size selam olsun!”**[[43]](#footnote-44)

Rehberlik makamına ulaşmanın şartlarından biri de sabır ve mukavemettir. Nitekim Kur’an-ı Kerim şöyle buyurmaktadır: “**Sabredip ayetlerimize kesin olarak inanmalarından ötürü, aralarından, onları buyruğumuzla doğru yola götüren önderler yaptık.”** [[44]](#footnote-45)

8- Ayette geçen **“birr”** (iyilik) kelimesi de tıpkı “şükür” kelimesi gibidir. Çok tatlı olan kimseye “şeker adam” denildiği gibi, çok iyilik eden kimseye de “birr” (iyilik) denilmektedir. Yani adeta o insan bizzat iyilik sembolü olmuştur.

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالأُنثَى بِالأُنثَى فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاء إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ (178) وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَاْ أُولِيْ الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (179)

178. Ey iman edenler! Öldürülenler hakkında size kısas farz kılındı: Hür ile hür insan, köle ile köle ve kadın ile kadın. O halde eğer birisi (dini) kardeşi tarafından bağışlanırsa (ve kısas hükmü diyete dönüşürse) iyiliğe uymalıdır (diyet hususunda karşı tarafın maddi durumunu göz önünde bulundurmalıdır.) ve (katil de) iyilikle (öldürülenin velisine) diyet ödemelidir. Bu, Rabb’inizden bir hafifletme ve rahmettir. Bundan sonra tecavüzde bulunana elem verici azap vardır.

**179. Ey akıl sahipleri! Kısasta sizin için hayat vardır. Artık, umulur ki takva sahibi olursunuz.**

**Nüzul Sebebi**

Cahiliye dönemi Arapları arasında adet olduğu üzere kabilelerinden birisi öldürülünce katil olan kabileden güçleri yettikçe intikam almaya ve onları öldürmeye teşebbüs ediyorlardı. Bu adet o kadar güçlüydü ki bir kişi için katilin mensub olduğu bütün bir kabileyi ortadan kaldırmayı bile göze alıyorlardı. Bunun üzerine yukarıdaki ayet nazil oldu ve adil bir hüküm olan kısası beyan etti. Gerçekte bu İslami hüküm de o zaman var olan iki farklı hüküm arasında bir orta yol mesabesindedir. Bazıları kısası gerekli görüyor ve onun dışında bir şeyi kabul etmiyorlardı. Bazıları ise sadece diyet almayı kabul ediyorlardı. İslam ise öldürülenin ailesi razı olmadığı takdirde kısası, iki taraf razı olduğu takdirde de diyeti kararlaştırmıştır.

**Tefsir**

### Kısas sizler için hayattır

Bu ayetlerde de bir dizi İslami hükümler ve programlar beyan edilmektedir. Önce toplumsal ilişkilerde çok büyük öneme sahip olan kanların saygınlığı konusunu ele almakta, cahiliye adet ve sünnetleri iptal etmektedir. Ayet-i kerime müminlere hitap ederek şöyle demektedir:

 “**Ey iman edenler! Öldürülenler hakkında size kısas farz kılındı** Kur’an-ı Kerim bazen uygulanması farz olan emirleri **“sizlere yazılmıştır.”** cümlesiyle ifade etmiştir. Bu cümleden yukarıdaki ayette ve hakeza vasiyet ve oruç konularını ele alan gelecek ayetlerde bu tabir yer almıştır. Velhasıl bu tabir konunun önemini ve ehemmiyetini açığa vurmaktadır. Zira insanlar arasında da adet olduğu üzere her açıdan kesinlik kazanmış ve ciddi meseleler yazılmaktadır.

Nüzul sebebinde de açıklandığı üzere de bu ayetler cahiliye döneminde gerçekleşen öldürme olaylarındaki aşırılıkları dengelemek istemektedir. Kısas kavramının seçilmesi de öldürülenin ailesinin de o katile işlemiş olduğu şeyin aynı şeyi uygulama hakkına sahip olduğunu göstermektedir. Ama ayet bununla da yetinmemekte, hemen ardından eşitlik meselesine açık bir şekilde vurgu yapmakta ve şöyle demektedir:

 “**Hür ile hür insan, köle ile köle ve kadın ile kadın.”**

İnşaAllah-u Teala daha sonra da açıklayacağımız gibi bu mesele erkeğin kanının kadının kadından üstün olduğunun delili değildir. Katil olan erkeği de bir takım şartlar ışığında bir kadını öldürdüğü hasebiyle kısas etmek mümkündür.

Ayet-i kerime kısasın öldürülen kimsenin ailesinin bir hakkı olduğunu, ama kısasın gerekli bir hüküm olmadığını, istedikleri takdirde katili bağışlayabileceklerini, kan parası alabileceklerini ve hatta istemedikleri takdirde kan parasından da vazgeçebileceklerini açıklığa kavuşturduktan sonra şöyle buyurmaktadır. Birisi din kardeşi tarafından af edilirse, kısas hükmü iki tarafın rizayetiyle kan parasına dönüşürse, beğenilmiş bir tutum izlemelidir. Diyet ödemek için karşı tarafı baskı altına almamalıdır. O kimse de diyet ödeme hususunda bir kusur etmemelidir.

“**Eğer birisi (dini) kardeşi tarafından bağışlanırsa (ve kısas hükmü diyete dönüşürse) iyiliğe uymalıdır (diyet hususunda karşı tarafın maddi durumunu göz önünde bulundurmalıdır ve katil de) iyilikle (öldürülenin velisine) diyet ödemelidir.”**

Bu esas üzere bir taraftan öldürülenin velisine kısastan vazgeçtikleri taktirde kan parasını almada aşırı gitmemesini, uygun bir şekilde İslam’ın adilce kararlaştırdığı miktarda ve karşı tarafın ödeyebileceği bir şekilde almasını tavsiye etmektedir; diğer taraftan da “**(Katil de) iyilikle (öldürülenin velisine) diyet ödemelidir.”** cümlesi ile öldüren kimseye diyet ödemede doğru bir yol tutturmasını, borcunu hiç bir müsamaha göstermeden tam şekilde zamanında ödemesini söylemektedir. Böylece her iki tarafın da görevini açık bir şekilde ortaya koymaktadır.

Ayetin sonunda da kim olursa olsun aşırı gitmenin bir cezası olduğunu önemle vurgulayarak şöyle buyurmaktadır:

“Bu, Rabb’inizden bir hafifletme ve rahmettir. Bundan sonra tecavüzde bulunana elem verici azap vardır.”

Tümüyle insani ve mantıksal bir bütünlük arz eden “af” ve “kısas” emirleri bir taraftan katili kısas etmede hiç bir eşitliği gözetmeyen ve bazen de cellatlar gibi bir kişiye karşılık olarak yüzlerce kişiyi öldürten cahiliye dönemi bozuk metodunu mahkum etmekte, diğer taraftan da af yolunu asla kapamamaktadır. Aynı zamanda kan saygınlığını ortadan kaldırmamakta ve katilleri küstahlaştırmamaktadır. Öte yandan “af” ve “diyet alımı”ndan sonra da her iki tarafın da tecavüz etme ve haddi aşma hakkına sahip olmadığını ifade etmektedir. Oysa cahiliye döneminde kabileler arasında adet olduğu üzere bazen öldürülenin velisi zahirde affedip kan parası aldıktan sonra da katili öldürmekte, intikam almaktaydı.

\* \* \*

Sonraki ayet oldukça kısa ve çok anlamlı ifadelerle kısas hakkındaki bir çok sorulara cevap vermekte ve şöyle buyurmaktadır:

“**Ey akıl sahipleri! Kısasta sizin için hayat vardır. Artık, umulur ki takva sahibi olursunuz.”**

On kelimeden oluşan ve fesahat ve belagatın doruk noktasında ifade bulan bu ayet, İslami bir slogan şeklinde zihinlerde yer etmiş ve İslam’da kısasın asla intikam alma anlamında olmadığını çok güzel bir şekilde gözler önüne sermiştir. İslam’a göre kısas insanların hayatına açılan bir kurtuluş kapısıdır. Bu hüküm toplumsal hayatın garantörüdür. Zira kısas hükmü olmasaydı ve taş kalpli insanlar küstahlaşmış olsaydı suçsuz insanların hayatı tehlikeye düşecekti. Nitekim kısas hükmünü tümüyle ortadan kaldırıldığı ülkelerde cinayet trendi büyüme kaydetmiştir. Öte yandan kısas başkalarının hayat sebebidir. Zira kısas bir yere kadar insanı adam öldürmekten Alı-koymakta ve kontrol etmektedir. Başka açıdan kısasta eşitlik ilkesinin varlığı da bir çok cinayetleri önlemektedir. Bu yüzden kısas toplum hayatının kurtarıcısı ve temeli konumundadır.

Kısas hükmü sadece affedilmediği taktirde geçerli olduğu için beşer hayatına yeni bir kapı açmaktadır.”**umulur ki takva sahibi olursunuz”** cümlesi de her türlü tecavüzden sakındırma hususunda bir uyarı olarak bu İslami ve hikmete dayalı hükmü bütünlemektedir.

### “Kısas” ve “Af” Adilane Bir Bütünlük İçindedir

Her konuyu etraflıca inceleyen ve gerçekleriyle gören İslam dini günahsız insanların kanı hususunda da her türlü ifrat ve tefritten uzak bir şekilde gerçekleri beyan etmiştir. Tahrif edilmiş Yahudilik gibi sadece kısasa dayanmadığı gibi, günümüzdeki Hıristiyanlar gibi mensuplarına sadece af ve diyet yolunu da tavsiye etmemektedir. Zira sadece af ve diyet katilleri küstah kılacağı gibi sadece kısas da şiddet ve intikamcılığın nedenidir. Şöyle farz edin; eğer öldüren ve öldürülen kimse kardeş veya yakın ilişkiler içinde bulunduğu dostu olursa bu taktirde öldürülen kimsenin ailesi için yeni bir bela sayılacak ve özellikle de duygusal insanlarda kısasa zorlama kendileri için bir işkence ve eziyet olacaktır. Halbuki hükmü af veya diyet ile sınırlandırmak da cinayetkarları daha da bir küstahlaştırmaktadır. Bu yüzden İslam asıl hükmü kısas olarak takdir etmiş, dengelemek için de af hükmünü bu hükmün yanında zikr etmiştir. Daha açık bir tabirle öldürülenin velisi katil karşısında şu üç hükümden birini icra edebilir:

1- Kısas

2- Diyet almaksızın affetmek

3- Diyet alarak affetmek

Elbette bu takdirde belirlenmiş diyetin şartlarını belirlemede öldüren kimsenin rızayetini de almak gerekir.

**Nükteler**

1- Burada bazıları kısas ayetleri esasınca bir kadını öldüren erkeğin kısas edilemeyeceğini, dolayısıyla da erkeğin kanının kadının kanından üstün tutulduğunu ve bu hüküm esasınca yeryüzündeki insanların yarısını teşkil eden kadınları haksız yere öldüren erkeklerin kısas edilemeyeceğini iddia edip itirazda bulunabilir.

Evvela ayetin manası erkeğin kadın karşısında kısas edilmeyeceği anlamına gelmemektedir. Aksine İslam fıkhında detaylı olarak zikredildiği gibi öldürülen kadının velisi diyetin yarısını ödeme koşuluyla katili kısas edebilir.

Başka bir tabirle erkeğin öldürdüğü kadına karşılık kısas edilmeyeceğinden maksat kayıtsız şartsız kısastır, ama diyetin yarısını ödeme koşuluyla erkek de kısas edilebilir.

Elbette erkeğin kısas edilmesi için söz konusu miktarın ödenmesi de kadının insanlık mertebesinden uzak olduğu veya kanının erkeğin kanından aşağı bulunduğu sebebiyle değildir. Bu tümüyle yersiz ve mantıksız bir düşünce olup belki de “kan parası” tabirinden kaynaklanmıştır. Diyetin yarısını ödemek erkeğin kısas edilmesi sebebiyle ailesinin gördüğü zararı telafi etmek içindir.

**Açıklama**

Erkekler genelde evde etkin bir iktisadi güçtür. Ailenin giderlerini karşılamaktadır. Erkek iktisadi faaliyetleri vesilesiyle ailenin geçimini sağlamaktadır. O halde iktisadi ve mali boyutlar açısından kadın ile erkeğin yok oluşu arasındaki fark herkesin tasdik edeceği bir husustur. Eğer bu farklılığa riayet edilmezse erkeğin geride bıraktığı günahsız ailesine boş yere büyük zarar verilir. Dolayısıyla İslam kısas hususunda diyetin yarısını ödeme kanunuyla katilin geride kalan ailesinin haklarını da göz önünde bulundurmuş, bir aileye vurulması muhtemel iktisadi darbelerin önüne geçmeye çalışmıştır. İslam eşitlik bahanesiyle kısas edilecek şahsın ailesinin haklarının çiğnenmesine göz yumamaz.

Elbette bazı hususlarda kadınlar ailesi için erkeklerden daha çok kazanç elde eden birisi olabilir. Ama bilindiği gibi; hüküm ve kanunlar şahıslara göre düzenlenmez; kanun ve hükümler tüm erkekleri, tüm kadınlara kıyas ederek düzenlenir.

2- Ayette göze çarpan ve istifade edilen bir nükte de Kur’an-ı Kerim’in Müslümanlar arasında kardeşlik bağını güçlendirdiği ve hatta bu kardeşlik bağının haksız yere kan döktükten sonra da kalması gerektiği hususudur. Bu yüzden öldürülenin velisinin duygularını harekete geçirmek için onları katilin kardeşleri olarak adlandırmış ve onları bu tabirle af ve bağışa teşvik etmiştir. Gerçekten de bu konu çok ilginçtir. Elbette bu husus sadece bir takım duyguların heyecanı, kızgınlık ve benzeri sebeplerle bu büyük günaha bulaşıp yaptıklarından pişman olan kimseler için geçerlidir. Yoksa cinayetleriyle övünen ve hiç bir pişmanlık duymayan kimseler ne kardeşlik adına layıktır, ve ne de af ve bağışa müstahaktır.

**كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالأقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ (180) فَمَن بَدَّلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (181) فَمَنْ خَافَ مِن مُّوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (182)**

**180. Birinize ölüm geldiği zaman, eğer hayır (mal) bırakıyorsa, ana babaya, yakınlara, uygun bir tarzda vasiyet etmesi muttakilere bir hak olarak size yazıldı/takdir edildi.**

**181. Vasiyeti işittikten sonra değiştiren olursa, bunun günahı değiştirenin üzerinedir. Allah şüphesiz işitir ve bilir.**

**182. Vasiyet edenin yanılacağından veya günaha gireceğinden korkan kimse, onların arasını düzeltirse ona günah yoktur. Allah şüphesiz bağışlar ve merhamet eder**.”

**Tefsir**

### Uygun Vasiyetler

Geçen ayetlerde can ile ilgili meseleler ve kısas hükümleri ele alındı. Bu ayetlerde ise mali meselelerle yakın ilişkisi bulunan hüküm ve vasiyetler ele alınmış ve gerekli bir hüküm olarak şöyle buyurulmuştur:

**“uygun bir tarzda vasiyet etmesi... size yazıldı/takdir edildi.**

Ayetin sonundan ise şöyle buyurulmuştur: “**muttakilere bir hak olarak...”**

Bazılarının düşündüğü gibi vasiyeti kötüye yorumlamak ve vasiyetin insanın çabuk öleceğinin nişanesi olduğuna delil kabul etmek hiç de doğru bir kanı değildir. Vasiyet bir tür uzak görüşlülüktür. Ölüm anında vasiyet edilmesinin ifade edilmesi ise artık o anın son fırsat olması hasebiyledir. Aksi taktirde insan ölümü gelmeden yıllar önce de vasiyetini yazabilir.

Bazıları vasiyet yazmayı farz bilmişlerdir. Ama “**muttakilere bir hak olarak”** cümlesinden de anlaşıldığı üzere bu iş müstahaptır. Aksi taktirde **“müminlere bir hak olarak...”** diye buyururdu:

İslam fakihleri ve müfessirlerinin görüşünce insan borçlu ise veya boynunda bir hak bulunuyorsa vasiyet etmesi gerekli ve farzdır. Özellikle de insanlara bir borcu bulunan veya humus, zekat ve hac gibi şer’i bir borcu bulunan kimselerin vasiyet etmesi farzdır. Diğer hususlarda ise müstahap sayılmıştır. Ayrıca ayet-i şerifede “mal” kelimesi yerine “hayır” kelimesi kullanılmıştır ve bu vesileyle de meşru yoldan elde edilen ve toplumun menfaatleri yolunda kullanılan servetlerin İslam’a göre hayır ve bereket olduğu ifade edilmiştir. İslam böylece serveti bir kötülük olarak kabul eden düşünceleri de iptal etmiş; İslam’ın ruhunu derk etmeyen, zühdün fakirlikle eşit olduğunu düşünen ve bu düşünceleri İslam toplumunun gerilemesine ve sömürgecilerin ilerlemesine sebep olan zahit görünümlü sapıklardan uzak olduğunu bu vesileyle ortaya koymuştur. Ayrıca bu tabir servetin meşru olması gerektiğine de çok ince ve güzel bir işarettir. Zira insanın geride bıraktığı meşru olmayan mallar hayır değildir. ; aksine kötülük ve uğursuzluktur.

Bazı rivayetlerden de istifade edildiği üzere “hayır” tabirinin de işaret ettiği gibi bu servet dikkate değer bir servet olmalıdır. Yoksa az bir malı vasiyet etmeye gerek yoktur. Varisleri miras kanunu esasınca bu az malı kendi aralarında paylaşmalıdır. Başka bir tabirle az bir mal, insanın üçte birini vasiyet olarak ayırmasına değer bir mal değildir. [[45]](#footnote-46)

“**Birinize ölüm geldiği zaman...”** cümlesi de vasiyetin son fırsatını beyan etmek içindir. Zira bu durumda da ertelendiği takdirde de artık tümüyle elden çıkar. Aksi takdirde insanın ölmeden çok önce işini yapmasının ve vasiyetini hazırlamasının hiç bir sakıncası yoktur. Hatta rivayetlerden de anlaşıldığı üzere bu amel oldukça güzel bir ameldir. Nitekim Resulullah *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“Vasiyet ederek ölen kimse adeta şehit olarak ölen kimse gibidir. [[46]](#footnote-47)*

Bu konuda bir çok rivayetler de mevcuttur. İnsanın vasiyetle uğursuzluğa düşeceğini ve ölümünü öne alacağını düşünmesi ne kadar da dar görüşlülüktür. Aksine vasiyet inkarı mümkün olmayan bir uzak görüşlülük ve gerçekleri görüştür. Dolayısıyla insanın uzun ömürlü olmasına sebep olmazsa, ömrünün kısalığına kesinlikle sebep teşkil etmez.

Yukarıdaki ayette vasiyetin “iyilik” ile koşullandırılması da vasiyetin her açıdan aklın beğendiği bir vasiyet olması gerektiğine işarettir. Zira ayette geçen “ma’ruf” (iyilik) kelimesi lügatte akıl ve zeka açısından “tanınmış” anlamındadır. Yani hem miktar hem adına vasiyet edilen şahıs açısından ve hem de diğer açılardan tanınmış olmalıdır. Akıl sahiplerinin örfünce de güzel bir amel görülmelidir. Bu vasiyet bir tür uygunsuz ayrıcalık, ihtilaf ve kavga sebebi veya hak ve adaletten ayrılma nedeni olmamalıdır.

Vasiyet bütün bu söz konusu özelliklere sahip olduğu takdirde her açıdan muhterem ve mukaddestir ve bu vasiyette yapılması düşünülen her türlü değişiklik yasak ve haramdır. Bu yüzden sonraki ayet şöyle buyurmaktadır: “**Vasiyeti işittikten sonra değiştiren olursa, bunun günahı değiştirenin üzerinedir**.”

Hakeza: **“Allah şüphesiz işitir ve bilir.”**

Yukarıdaki ayet belki de vasinin (vasiyeti yerine getiren kimsenin) yaptığı kötülüklerinin vasiyet edenin mükafatını yok etmeyeceği gerçeğine işarettir. Zira vasiyet eden insan kendi sevabına nail olmuştur. Günah vasiyetin nitelik veya aslında bir değişiklik yapan vasinin boynunadır.

Elbette ayetin tefsirinde şu ihtimal de vardır ki vasinin yaptığı tahrifler sebebiyle ölünün malı müstahak olmayan kimselere verilir ve o kimseler de bu durumdan haberdar olmazsa onların üzerine bir günah yoktur. Günah sadece bilerek böyle kötü bir işe başvuran vasinin boynunadır.

Elbette bilmek gerekir ki bu her iki tefsirin de birbiriyle çelişir bir yönü yoktur. Ayetin anlamında her ikisi de söz konusu edilebilir.

Bütün bu anlatılanlardan da anlaşıldığı üzere vasiyetlerin şekil veya miktarında yapılan her hangi bir değişiklik günahtır. Elbette her kanunun bir istisnası olduğundan, söz konusu son ayet de şöyle buyurmaktadır:

**“Vasiyet edenin yanılacağından veya günaha gireceğinden korkan kimse, onların arasını düzeltirse ona günah yoktur. Allah şüphesiz bağışlar ve merhamet eder**.”

O halde istisna sadece vasiyetin uygun şekilde yapılmadığı yerlerde geçerlidir ve burada vasi olan kimse vasiyeti uygun bir şekilde değiştirebilir. Elbette eğer vasiyet eden kimse hayatta ise değiştirmesi için konuyu kendisine bildirmelidir. Eğer dünyadan göçmüş ise bu takdirde de bizzat değiştirmeye teşebbüs etmelidir. Bu hüküm İslam fıkhı açısından sadece şu hususlarda geçerlidir:

1- Vasiyet edilen mal toplam malın üçte birinden fazla ise vasi vasiyetnameyi değiştirebilir. Zira Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* ve Ehl-i Beyt İmamları’ndan (Allah’ın selamı üzerlerine olsun) nakledilen bir çok rivayetlerde de yer aldığı üzere vasiyet malın üçte biri kadar olursa caizdir. Üçte birinden fazlası yasaktır. [[47]](#footnote-48)

O halde bazı bilgisiz insanların yaptığı gibi bütün malının hayır işlerinde kullanılması için yapılan vasiyet İslami kanunlar açısından doğru değildir. Vasi olan kimse bu vasiyetnameyi değiştirmeli ve toplam malın üçte birini vasiyet için göz önünde bulundurmalıdır.

2- Zulüm, günah veya her hangi bir kötü iş için vasiyet edilmiş ise vasi bu vasiyet nameyi değiştirebilir. Örneğin malının bir kısmını fesat merkezlerinin yaygınlaştırması için vasiyet etmiş ise, vasi olan kimse bu vasiyetnameye müdahale edebilir. Hakeza bir farzı terke sebep olan vasiyette de aynı şey geçerlidir.

3- Vasiyetnamenin çekişme, fesat ve kan dökmeye sebep olduğu yerlerde de vasi, vasiyetnameyi şer’i hakimin gözetiminde ıslah etmeye çalışmalıdır.

Ayette geçen “cenefen” kelimesi de haktan sapma ve bir yöne meyletme anlamında olup vasiyet eden kimsenin bilmeden düştüğü yanlışlıklara işarettir. Ayette geçen “ismen” kelimesi ise bilerek yapılan hatalara işarettir. Ayetin sonunda yer alan “**Allah şüphesiz bağışlar ve merhamet eder**.” cümlesi ise şu gerçeğe işaret ediyor olabilir: Vasi olan kimse etkin teşebbüsüyle vasiyet eden kimsenin düştüğü yanlışlığı islah edecek ve hak yola koyacak olursa Allah-u Teala da onun hatalarını görmezlikten gelir.

**Nükteler**

### 1- Vasiyetin Felsefesi

Miras kanununda akrabalardan sadece bir grubu o da belli bir hesaba dayanarak istifade edebilir. Oysa akrabalardan veya hatta yakın dostlardan bazısı daha büyük bir ihtiyaç içinde olabilir. Hakeza bazen varislerden bazısı için de kendisine ulaşan miras ihtiyaçlarına cevap vermeyebilir.

İslam kanunlarının kapsamlılığı bu boşluğun doldurulmamasına, ihmal edilmesine göz yumamaz. Dolayısıyla da miras kanununun yanı sıra vasiyet kanunu da karar kılınmış ve Müslümanlara ölümünden sonrası için malının üçte birinde tasarruf hakkı tanınmıştır. Bunlardan da öte bazen insan bir takım hayırlar yapmak ister, ama hayatı döneminde mali ihtiyaçları sebebiyle bu hayırları yerine getiremez. Akıl ve mantık da insanın elde etmek için zahmet çektiği malı en azından ölümünden sonra hayırlı işler için kullanmasını öngörmektedir.

Bütün bu hususlar vasiyet kanununun da İslam’da onanmasına neden olmuştur. Ve bunu da “**muttakilere bir hak olarak...”** cümlesiyle önemle vurgulamıştır.

Elbette vasiyet sözünü ettiğimiz hususlara özgü değildir. İnsan borçlarını ve kendisine verilen emanetleri de vasiyetnamesinde zikretmelidir. Öyle ki boynunda olan kul haklarını ve ilahi hakları tümüyle açıkça ortaya koymalı ve bu konuda hiç bir belirsizlik bırakmamalıdır.

İslami rivayetlerde de vasiyet hususunda bir çok önemli vurgulamalar yapılmıştır. Bu cümleden İslam Peygamberi *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bir hadisinde şöyle buyurmuştur:

*“Müslümana vasiyetnamesi başının altına olmaksızın uyuması yakışmaz.”[[48]](#footnote-49)*

Elbette *“başının altında olmaksızın”* tabiri önemle vurgulamak içindir ve maksat vasiyetini hazır halde bulundurmaktır.

### 2- Vasiyette Adalete Riayet Etmek

İslami rivayetlerde vasiyetnameye müdahale edilmemesi hususundaki yukarıdaki ayetlerde geçen konulara teveccühen, vasiyetnamede zulüm ve zarar olmaması gerektiği hususunda bir çok te’kitler ve önemli vurgular yapılmıştır. Bütün bunlardan da istifade edildiği gibi vasiyetname oldukça iyi ve gerekli bir şey olmakla beraber, bu konuda yapılacak herhangi bir aşırılık da kınanmış ve büyük günahlardan sayılmıştır.

Nitekim İmam Bakır *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* bir hadisinde şöyle buyurmaktadır:

 *“Vasiyetinde adalete riayet eden kimse hayatındayken malını Allah-u Teala yolunda sadaka veren kimse gibidir. Vasiyetinde zulmeden kimse ise kıyamette Allah-u Teala’yı kendisinden yüz çevirir bir halde mülakat eder. (Allah-u Teala kendisine teveccüh etmez.) [[49]](#footnote-50)*

Vasiyette zulüm ve zarar ise insanın malının üçte birinden fazlasını vasiyet etmesi ve varislerini meşru haklarından mahrum bırakmasıdır. Veya sebepsiz yere sevgisi veya kini yüzünden bir takım yersiz ayrıcalıklar gözetmesidir. Hatta varislerin çok muhtaç olduğu durumlarda malının üçte birini değil, dörtte birini veya beşte birini vasiyet etmesi emredilmiştir. [[50]](#footnote-51)

Ehl-i Beyt İmamlarının sözlerinde de vasiyette adil olma hususu önemle vurgulanmıştır. Nitekim bir hadiste şöyle yer almıştır: *“Ensardan biri dünyadan göçtü ve geride küçük çocukları kaldı. O bütün mallarını ölüm eşiğinde Allah-u Teala yolunda harcadı. Geriye kendisinden Hiç bir mal kalmadı. Peygamber bu durumdan haberdar olunca “Onun için ne yaptınız?” diye sordu: “Onu defnettik.” dediklerinde ise şöyle buyurdu: “Eğer önceden haberim olmuş olsaydı onu Müslümanların mezarına gömmenize müsaade etmezdim. Zira o küçük çocuklarını dilencilik yapacak halde bıraktı.”[[51]](#footnote-52)*

### 3- Farz ve Müstahap Vasiyetler

Gerçi vasiyet müekked (önemle vurgulanmış) müstahaplardandır. Ama bazen önceden de işaret ettiğimiz gibi farz olmaktadır. Örneğin insan ilahi haklardan birinde bir kusur etmiş ise, veya yanında insanların bir emaneti varsa ve vasiyet etmemesi onların hakkının zayi olmasına sebep olacak ise artık vasiyet farz olmaktadır. Hepsinden önemlisi bazen insan öyle bir konumda bulunmaktadır ki vasiyet etmediği taktirde dini veya toplumsal düzene büyük ve telafi edilmez bir darbe vurmaktadır. Bütün bu hususlarda artık vasiyet etmek farzdır.

### 4- Vasiyet Hayattayken de değiştirilebilir.

İslam kanunları vasiyet edeni sadece önce vasiyet ettikleriyle sınırlandırmamaktadır. Hayatta kaldığı müddetçe vasiyetin niteliği, miktarı veya bizzat vasi hakkında bir değişikliğe başvurabilir. Zira zamanla bu konudaki görüşleri ve maslahatlar değişebilir.

Şu nükteyi de hatırlatmak gerekir ki insan vasiyetini geçmiş kusurlarını telafi etme vesilesi kılmalıdır. Akrabalarından biri kendisine karşı sevgi göstermemiş ise vasiyeti sebebiyle onlara muhabbet göstermelidir. Rivayetlerde de yer aldığı üzere Ehl-i Beyt imamları kendilerine soğuk davranan akrabaları için vasiyet ediyor, onlar için bir miktar tayin ediyor ve yeniden aralarında sevgi bağının oluşmasını sağlıyorlardı.

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (183) أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (184) شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِيَ أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُواْ الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُواْ اللّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (185)**

**183. Ey iman edenler! Oruç, sizden öncekilere farz kılındığı gibi, takva sahibi olasınız diye, size farz kılındı.**

**184. Sayılı günlerde (Oruç size farz kılındı) İçiniz- den hasta olan veya yolculukta bulunan, tutamadığı günlerin sayısınca diğer günlerde tutar. Oruca dayanamayanlar, bir düşkünü doyuracak kadar fidye verir. Kim gönülden hayır yaparsa (düşküne daha fazlasını verirse) kendisi için daha hayırlıdır. Oruç tutmanız eğer bilirseniz sizin için hayırlıdır.**

**185. (O sayılı günler) Ramazan ayıdır ki onda Kur'an; insanların hidayeti için, doğruyu yanlıştan ayırıcı ve hidayet delilleriyle birlikte indirildi. Sizden bu ayı idrak eden, onda oruç tutsun; hasta veya yolculukta olan, tutamadığı günlerin sayısınca diğer günlerde tutsun. Allah size kolaylık ister, zorluk istemez. Bu kolaylıkları, sayılı günleri tamamlamanız ve size hidayet ettiğinden O’nu ululamanız içindir; ola ki şükredersiniz.**

**Tefsir**

### Oruç Takvanın Kaynağıdır

Önceki ayetlerde geçen bir kaç önemli İslami hükmün ardından söz konusu ayetlerde en önemli ibadetlerden sayılan orucun hükmü beyan edilmektedir. Önceki vurgu tonuyla önemle vurguda bulunarak şöyle buyurmaktadır:

**“Ey iman edenler! Oruç, sizden öncekilere farz kılındığı gibi, size de farz kılındı.”**

Hemen ardından bu insan yetiştiren ve terbiye eden ibadetin felsefesini çok kısa, ama çok anlamlı bir ifadeyle beyan etmektedir.

 **“Umulur ki takva sahibi olursunuz”**

takva insanın günahlardan korunması demektir. Günahların çoğu gazap ve şehvetten kaynaklanmaktadır. Oruç ibadeti ise bu iki içgüdüyü kontrol altına almakta ve şüphesiz fesadın azalmasına ve takvanın artışına sebep olmaktadır.

Sonradan açıklanacağı üzere oruç takva ruhunu tüm alanlarda geliştirmek için çok önemli bir etkendir. Bu ibadeti yerine getirmek bir çok maddi lezzetlerden mahrumiyet ve özellikle yaz ikliminde bir çok zorluklara tahammüller ile iç içe olduğu için yukarıdaki ayette çeşitli tabirlerle ifade edilmiş ve insanın ruhunu bu hükme kabule hazırlamaya çalışmıştır.

Önce **“Ey iman edenler”** diye hitap etmektedir. Daha sonra da şöyle beyan etmektedir: Oruç size özgü değildir. Önceki ümmetlerde de vardı.

Daha sonra da orucun felsefesini beyan ederek ve bu ilahi farizenin bereketli etkilerinin insanın lehine olduğunu açıklayarak bu ibadeti sevimli ve tatlı bir hale getirmiştir.

İmam Sadık’dan . *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* nakledilen bir hadiste şöyle yer almıştır:

 **“Ey iman edenler...”** *hitabı o kadar lezzetlidir ki bu ibadetin zorluk ve meşakkatini ortadan kaldırmaktadır.”[[52]](#footnote-53)*

Sonraki ayette oruç ibadetinin ağırlığını azaltmak için bu konuda diğer bir kaç hususu da beyan ederek ilk önce şöyle buyurmaktadır: “**Sayılı günlerde oruç size farz kılındı”**

Sizler bütün yıl boyunca veya yılın önemli bir bölümünde oruç tutmak zorunda değildiniz. Oruç, yıl boyunca küçük bir zaman dilimini işgal etmektedir. Ayrıca sizden hasta veya yolcu olanlar veya oruç tutmaya tahammül edemeyenler bu hükümden muaftırlar. Başka günlerde bunun yerine oruç tutmalıdırlar.

“**İçinizden hasta olan veya yolculukta bulunan, tutamadığı günlerin sayısınca diğer günlerde tutar.”**

Ayrıca yaşlılar kadın ve erkekler, iyileşmesi olmayan müzmin hastalar, mutlaka oruç tutmak zorunda değildirler. Bunun yerine kefaret verebilir ve fakirleri doyurabilirler. Oruca dayanamayanlar, bir düşkünü doyuracak kadar fidye verir.

Bundan daha fazlasını Allah-u Teala yolunda vermek kendileri için daha iyidir.”**Kim gönülden hayır yaparsa (düşküne daha fazlasını verirse) kendisi için daha hayırlıdır.”**

Bilahare ayetin sonunda şu gerçeği de beyan etmektedir ki eğer bilirseniz oruç tutmak sizler için daha iyidir: “**Oruç tutmanız eğer bilirseniz sizin için hayırlıdır.”**

Bu cümle de orucun felsefesine yeniden vurgu yapmaktadır. Bu ibadet de diğer ibadetler gibi Allah-u Teala’nın azamet ve celaline herhangi bir katkıda bulunmamaktadır. Bütün faydası bize, ibadet edene ulaşmaktadır. Nitekim rivayetlerde de şöyle yer almıştır:

1- Resul-i Ekrem *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle buyurmaktadır: *“Her kim Ramazan ayında Allah-u Teala için oruç tutarsa bütün günahları bağışlanır. [[53]](#footnote-54)*

Kutsi bir hadiste ise şöyle yer almıştır:

 *“Oruç benim içindir ve onun mükafatını ben vereceğim.”[[54]](#footnote-55)*

3- Resul-i Ekrem’den *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle nakl edilmiştir: *“Her şeyin bir zekatı vardır. Bedenin zekatı ise oruçtur.”[[55]](#footnote-56)*

Böylece de açıkça anlaşıldığı üzere “**Oruç tutmanız sizin için hayırlıdır.”** cümlesi bütün oruç tutanlara hitap etmektedir; sadece bir gruba değil. Söz konusu son ayet ise orucun zamanını, bir kısım hükümlerini ve felsefesini açıklamaktadır. İlk önce şöyle buyurmaktadır: “**ki onda Kur’an-ı Kerim indirildi.”**

İnsanların hidayet sebebi, hidayet nişanelerini bulunduran ve hak ve batılın yegane ölçüsü olan Kur’an-ı Kerim aynı zamanda “**insanların hidayeti için, doğruyu yanlıştan ayırıcı ve hidayet delilleriyle birlikte indirildi.”**

Daha sonra yeniden önemle vurgulamak için yolcuların ve hastaların hükmünü beyan ederek şöyle buyurmaktadır:

“**Sizden bu ayı idrak eden, onda oruç tutsun; hasta veya yolculukta olan, tutamadığı günlerin sayısınca diğer günlerde tutsun.”**

Yolcuların ve hastaların hükmünün bu ve önceki ayette tekrar edilmesi, belki de bazılarının “oruç tutmamak mutlak şekilde iyi bir şey değildir” düşüncesiyle hastalık ve yolculu esnasında oruç tutmakta ısrar etmelerini önlemek içindir. Bu yüzden Kur’an-ı Kerim bu hükmü tekrar ederek Müslümanlara oruç tutmanın sağlam ve sağlıklı kimseler için ilahi bir farz olduğunu, hasta ve yolcuları ise iftar etmesinin ilahi bir emir olup muhalefette bulunmanın günah olduğunu anlatmak istemiştir.

Ayetin son bölümünde yeniden orucun onanmasının felsefesini beyan ederek şöyle buyurmaktadır:

 “**Allah size kolaylık ister, zorluk istemez.”**

Aynı zamanda zahirde oruç tutmanın bir tür zorluğu ve mahdudiyetleri varsa da sonunda insanın maddi ve manevi açıdan mutluluk ve rahatlığını sağladığına da işaret etmektedir. Nitekim bu konu orucun felsefesi bahsinde de genişçe ele alınacaktır.

Bu cümle belki de Allah-u Teala’nın emirlerinin zalim idarecilerin emri olmadığına, hatta yapılmasının çok meşakkatli olduğu yerlerde bile daha kolay bir görev tayin ettiğine işaret etmektedir. Bu yüzden oruç hükmü, sahip olduğu bütün önemine rağmen hasta, güçsüz ve yolculardan kaldırılmıştır. Daha sonra ekleyerek şöyle buyurmaktadır: “ **ve sayılı günleri tamamlamanız...”**

Yani sağlam ve sağlıklı olan herkes her yıl bir ay oruç tutmak zorundadır. Zira bu ibadet insanın ruh ve cisim terbiyesi için gereklidir. Bu yüzden de eğer Ramazan ayında hasta veya yolculukta iseniz, bu tutamadığınız günler sayısınca daha sonraki günlerde kaza etmeniz gerekir. Yani söz konusu sayıyı tamamlamanız icab eder. Hatta namazlarını iddet müddetince kaza etmesi gerekmeyen kadınlar bile oruçlarını kaza etmek zorundadır.

Son cümlede ise şöyle buyurmaktadır:

“**Bu kolaylıkları, sayılı günleri tamamlamanız ve size hidayet ettiğinden O’nu ululamanız içindir; ola ki şükredersiniz.”**

Evet sizler bunca hidayetler ve kılavuzlar karşısında Allah-u Teala’yı ta’zim etmeli ve sizlere bağışladığı bütün o nimetlere karşı O’na şükretmelisiniz. İlginç olan hususlardan biri de şükür etmeyi “lealle” (umulur ki) kelimesiyle birlikte zikretmiştir. Ama Allah-u Teala’yı ta’zim etmek gerektiğini kesin bir dille ifade etmiştir. Bu farklılık belki de oruç tutmanın her haliyle Allah-u Teala’nın makamını ta’zim etmek olduğu hasebiyledir. Ama nimetleri yerli yerince harcamak ve orucun pratik felsefe ve etkilerinden faydalanmak olan şükrün ise hasıl olmadıkça şükrün gerçekleşmediği bir takım şartları vardır. Şükrün en önemli artlarından biri de orucun hakikatini tanımak, Allah-u Teala’ya karşı tam bir ihlas içinde olmak ve orucun felsefesini bilmektir.

**Nükteler**

### 1- Orucun pedagojik toplumsal ve hijyenik etkileri

Orucun çok çeşitli boyutları vardır. Oruç maddi ve manevi açıdan insan vücudunda çok önemli etkiler yaratmaktadır. Hepsinden en önemlisi ise orucun ahlaki boyutu ve pedagojik felsefesidir. Orucun en önemli faydalarından biri de insani ruhunu latif, iradesini güçlü ve içgüdülerini kontrol altına alıp dengelemesidir.

Oruç tutan kimse, oruç halinde açlık ve susuzluğuna rağmen, yemek, su ve hakeza cinsi lezzetlerden el çekmeli ve pratik hayatında da hayvan gibi ahır ve otunun esiri olmadığını ispat etmelidir. İnsan oruç sayesinde asi nefsinin dizginini eline geçirebilir, şehvet ve heveslerine hakimiyet kurabilir.

Gerçekte orucun en büyük felsefesi ruhani ve manevi etkisidir. Elinin altında bulundurduğu yiyecek ve içeceklerden her ihtiyaç duyduğunda istifade eden insan bahçe duvarlarının kenarında veya nehir yataklarında büyüyen ağaçlar gibi nazlı, dayanıksız ve devamsızdır. Eğer bir kaç gün sudan mahrum kalacak olursa, hemen solmaya başlar ve kurur. Ama çöllerde, dağların başında ve sert topraklarda büyüyen ağaçlar; dal ve yaprakları sürekli sert rüzgarların yakıcı güneşin, kış soğuğunun ve her türlü mahrumiyetlerin pençesinde kıvrandığı halde sağlam, devamlı, dayanıklı, muhkem ve kalıcıdır!

Oruç da insanın ruhuna işte böyle etki etmektedir ve geçici sınırlandırmalarla ona direniş, irade ve zor koşullarla savaşma gücünü vermektedir. İnsanın asi içgüdülerini kontrol ettiği için de insanın kalbine nur ve sefa bağışlamaktadır.

Oruç insanı hayvanlık aleminden alıp yücelterek melekler alemine yükseltmektedir.”**Umulur ki takva sahibi olursunuz”** cümlesi de bu gerçeklere işaret etmektedir.

 *“oruç ateşten koruyan bir kalkandır.”* meşhur hadisi de bu konuya işaret etmektedir. [[56]](#footnote-57)

Hz. Ali’den *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* nakledilen başka bir hadiste ise Peygamber’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)*, “Ne yapalım ki şeytan bizden uzak dursun” diye sorulunca Peygamber-i Ekrem’in şöyle buyurduğu yer almıştır: *“Oruç şeytanın yüzünü karartmakta, Allah-u Teala yolunda infak etmek, şeytanın belini kırmakta; Allah-u Teala için sevmek ve salih amelde bulunmak da şeytanın arkasını kesmekte ve istiğfar ise şeytanın kalp damarını koparmaktadır.”[[57]](#footnote-58)*

Müminlerin emiri Hz. Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* da Nehc’ül- Belağa’da ibadetlerin felsefesini beyan edince söz oruca geldiğinde şöyle buyurmaktadır: *“Allah-u Teala orucu insanlarda ihlas ruhunu yerleştirmek için karar kılmıştır.”[[58]](#footnote-59)*

Başka bir rivayette ise Peygamber-i Ekrem’den *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle bir rivayet nakl edilmiştir: *“cennetin “reyyan” adında bir kapısı vardır ki ondan sadece oruç tutan kimselere girecektir*.”

Merhum Seduk da Mean’il- Ahbar’da bu hadisi şerh ederken şöyle demektedir: “Bu kapının bu isimle adlandırılmasının sebebi de oruç tutan kimsenin en büyük sıkıntısının susuzluk olması hasebiyledir. Dolayısıyla oruç tutanlar cennete bu kapıdan girerlerken asla bir daha susamayacakları şekilde suya kanmaktadırlar.” [[59]](#footnote-60)

Ayrıca bilindiği gibi oruç toplumdaki insanlar arasında bir eşitlik ve beraberlik sağlama dersidir. Bu dini emirle amel eden zengin kimseler toplumdaki aç ve mahrumların durumunu hissedilir bir şekilde anlamakta ve yiyeceklerini bir miktar kısarak fakirlere yardım etme eylemine girmektedir. Elbette mahrum ve yoksulların halini beyan ederek de zengin kimselere fakirlerin çektiğini anlatmak mümkündür; ama bu anlatış şekli; duyulur ve hissedilir bir şekilde gerçekleşirse şüphesiz ki çok daha büyük etkileri olacaktır. Oruç işte bu önemli toplumsal olaya bir his boyutunu kazandırmaktadır. Nitekim İmam Sadık’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* nakl edilen meşhur hadiste Hişam b. Hakem orucun onanmasının sebebini sorduğunda İmam *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur:

*“Oruç fakir ve zengin arasında bir eşitlik ve beraberlik sağlamak için farz kılınmıştır. Zira bu vesileyle zengin fakirliği bizzat tatmakta ve fakirlere karşı haklarını eda etme durumuna gelmektedir. Zira zengin kimseler istediği her şeyden istifade etmektedirler. Allah-u Teala da kulları arasında eşitlik olmasını dilediği için zenginlere açlık, dert ve sıkıntı tattırmakta ve böylece onların zayıf ve açlara merhamet etmesini sağlamaktadır.”[[60]](#footnote-61)*

Sahi, gerçekten dünyadaki zengin ülkeler yılda bir kaç gün olsun oruç tutacak ve fakirliğin tadını alacak olurlarsa buna rağmen dünyada açlık diye bir şey kalır mıydı?

### 2- Orucun hijyenik ve sıhhi etkileri

Antik ve çağdaş tıp ilminde çeşitli hastalıkların “imsak” (perhiz) ilacının mucizemsi gücüyle tedavi edilmesi kesin bir şekilde ispatlanmış ve inkar edilmez bir şekilde ortaya koymuştur. Kendi yazdığı kitaplarda bu gerçeğe işaret etmeyen çok az tabip vardır. Zira bildiğimiz gibi bir çok hastalıkların sebebi çeşitli gıda maddelerini aşırı yemekten kaynaklanmaktadır. Zira hazmedilmeyen atık maddeler bedenin muhtelif noktalarında rahatsız edici yağlar olarak veya atık yağ ve şeker olarak kanda öylece kalmaktadır. Bu atık maddeler bedenin kasları arasında hastalık yayan mikroplar için bir bataklık haline dönüşmektedir. Bu durumda da söz konusu hastalıklarla mücadele için gerçekte oruç ve imsak yoluyla bu bataklığı kurutmak gerekir.

Oruç bedendeki atık maddeleri ve hazmedilmemiş unsurları yakmakta ve gerçekte bedeni bir tür temizlemektedir. Ayrıca sindirim organı için de bir tür dinlenme ve onarım görevini üstlenmektedir. Sindirim organı bedenin en hassas mekanizmalarından biri olduğu ve yıl boyunca da sürekli çalıştığı için bir süre dinlenmek zorundadır.

Şüphesiz oruç tutan kimse İslami emirler uyarınca iftar ve sahur esnasında aşırı yemeklerden kaçınmalı ve böylece tam bir sağlık tedavisi görmelidir. Aksi takdirde durum tam aksine sonuç verebilir. Rus bilgini Alex Saforin kendi kitabında şöyle yazmaktadır: “Oruç yoluyla tedavi etmenin, kansızlık, bağırsak yetmezliği, basit ve müzmin iltihaplanma, iç ve dış siğiller, verem, siroz, romatizma, damla hastalığı (gut), aşırı susama, deri dökülmesi, göz hastalıkları, şeker hastalığı, cilt hastalıkları, böbrek hastalıkları, karaciğer hastalıkları ve diğer bir çok hastalıkları tedavide önemli bir rolü vardır. İmsak ve oruç yoluyla tedavi edilen hastalıkları yukarıda adını saydığımız hastalıklara özgü değildir. İnsan bedenini yakından ilgilendiren ve insanın hücreleriyle karışan kanser, frengi, verem ve veba gibi hastalıklara da şifa vermektedir.”[[61]](#footnote-62)

Meşhur bir hadiste de İslam Peygamberi *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“oruç tutun ki sağlıklı olasınız.”[[62]](#footnote-63)*

Hakeza Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* meşhur bir hadisinde şöyle buyurmuştur: “Mide bütün hastalıkların evidir. İmsak ve oruç ise bütün ilaçların başıdır.”[[63]](#footnote-64)

### 3- Önceki Ümmetlerde Oruç

Tevrat ve İncil’den de anlaşıldığı üzere Yahudiler ve Hıristiyanlarda da oruç vardır. Diğer bir çok kavim ve milletler de bir gam ve hüzünle karşılaştıklarında oruç tutarlardı. Nitekim Kamus-i Kitab-i Mukaddes’de şöyle yer almıştır: “Oruç bütün zamanlarda; bütün taife, millet ve dinlerde bir hüzün, zahmet veya beklenmedik bir olayla karşılaşıldığında yaygın olarak yerine getirilen bir ibadettir.”[[64]](#footnote-65)

Tevrat’tan da anlaşıldığı üzere Musa *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* kırk gün oruç tutardı. Nitekim şöyle okumaktayız: “Rabbim sizinle ettiği ahdin taş levhalarını almak için dağa çıktığım zaman dağda kırk gün kırk gece kaldım; ekmek yemedim ve su içmedim.”[[65]](#footnote-66)

Hakeza, Yahudiler tövbe ve Allah-u Teala’nın rızayetini talep ederken de oruç tutarlardı. Nitekim şöyle okumaktayız: Yahudi kavmi genelde fırsat buldukça Allah-u Teala’nın huzuruna acziyetlerini ve tevazularını dile getirmek için oruç tutarlardı. Böylece günahlarını itiraf ederek oruç ve tövbe vasıtasıyla Allah-u Teala’nın rızayetini elde etmeye çalışırlardı.”[[66]](#footnote-67)

“Kefaretli büyük oruç” diye bilinen oruç ise muhtemelen yılda bir gün tutulan özel bir oruçtu ve bu oruç Yahudiler arasında oldukça da yaygındı. Elbette Yahudilerin Urşelim (Kudüs) şehrinin virane oluşunun hatırası ve diğer sebeplerden dolayı tuttukları geçici oruçları da vardı.”[[67]](#footnote-68)

İncil’den de istifade edildiği gibi Hz. Mesih de kırk gün oruç tutardı. Nitekim İncil’de de şöyle yer almıştır: “O zaman İsa, İblis tarafından denenmek üzere, Ruh tarafından çöle sevk edildi ve kırk gün kırk gece oruç tuttuktan sonra acıktı.”[[68]](#footnote-69)

Luka İncil’inden açıkça anlaşıldığı üzere Hz. Mesih’in *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* havarileri de oruç tutarlardı. [[69]](#footnote-70)

Hakeza Kamus-i Kitab-i Mukaddes’de de şöyle yer almıştır: “O halde Havarilerin ve müminlerin geçmiş zamanlardaki ömrü; lezzetleri inkar, sayısız zahmet ve oruçlarla doluydu.” [[70]](#footnote-71)

Böylece Kur’an-ı Kerim **“sizden öncekilere farz kılındığı gibi...”** diye buyuruyorsa bunun diğer dinlerin kaynaklarında, hatta tahrif edildikten sonra bile bir çok tarihsel şahitleri vardır.

### 4- Ramazan Ayının Ayrıcalığı

Bu ay diğer aylardan üstün olduğu için oruç tutmak üzere seçilmiştir. Söz konusu ayette bu ayın ayrıcalık nüktesi de beyan edilmiştir ki Kur’an; hidayet, insana kılavuz ve hak ve batılı ayıran bir kitaptır. Yani Kur’an; kendi kanun ve hükümleriyle sahih olan metotları, sahih olmayanlarından ayırt etmekte ve insanın saadetini garantilemektedir. Kur’an-ı Kerim Ramazan ayında nazil olmuştur. İslami ayet ve rivayetlerde de yer aldığı üzere bütün büyük semavi kitaplar; Tevrat, İncil, Zebur, Suhuf ve Kur’an-ı Kerim de bu ayda nazil olmuştur.

Nitekim İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“Tevrat, Ramazan ayının altıncı gününde, İncil, on ikinci gününde; Zebur, On sekizinci gününde ve Kur’an-ı Kerim ise Kadir gecesi nazil olmuştur.” [[71]](#footnote-72)*

Bu esas üzere Ramazan ayı sürekli büyük semavi kitapların nazil olduğu; insanların talim, terbiye ve eğitim gördüğü ay olmuştur. Doğru bir eğitim ve öğretim sistemi olmaksızın doğru bir pedagojik program ortaya konamaz. Oruç da dini öğretiler hususunda elde edilen bir bilinçle uyum içinde olmalıdır ki, insanın ruh ve bedenini günah kirliliklerinden yıkayıp temizlesin.

İslam Peygamberi *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* Şaban ayının son Cuma’sında dostlarını Ramazan ayını karşılamaya hazırlamak için bir hutbe okudu ve bu ayın önemini şöyle beyan etti.

*“Ey insanlar! Allah-u Teala’nın bereket, bağışlama ve rahmet ayı sizlere doğru geliyor. Bu ay, ayların en üstünüdür. Günleri diğer günlerden daha üstün ve geceleri diğer gecelerden daha faziletlidir. Bu ayın lahza ve saatleri, saatlerin en iyisidir. Bu ayda Allah’a misafirliğine davet edildiniz ve Allah-u Teala’nın kendisine ikram ettiği kimselerdensiniz. Nefesleriniz adeta tespih; uykunuz, ibadet; amelleriniz makbul ve dualarınız müstecaptır.*

*O halde halis niyetle ve temiz bir kalp ile Allah-u Teala’dan bu ayda sizleri oruç tutma ve Kur’an-ı Kerim tilavet etme hususunda muvaffak kılmasını dileyin. Zira asıl talihsiz kimse bu büyük ayda ilahi mağfiretten, mahrum kalandır. Bu aydaki susuzluk ve açlığınızla kıyamet gününün susuzluk ve açlığını düşünün. Fakirlere ve düşkünlere yardım edin, yaşlılarınıza saygı gösterin, gençlerinize merhamet edin, akrabalık bağlarını güçlendirin ve dillerinizi günahtan koruyun. Gözlerinizi bakılması haram olan şeylere bakmaktan sakındırın. Kulaklarınızı duyulması haram olan şeylerden uzak tutun. İnsanların yetimlerine karşı şefkat ve merhamet gösterin ki sizin yetimlerinize de öyle davranılsın...”*

### 5- ”Zorluk Yoktur” Kaidesi

Yukarıdaki ayetlerde Allah-u Teala’nın bizlere hiç bir şeyi sıkı tutmadığı ve bizleri zahmete düşürmek istemediği nüktesine işaret edilmiştir. Şüphesiz ki buradaki işaret oruç, orucun faydaları, yolcunun ve hastanın hükmü ile ilgilidir. Ama tümel oluşuna teveccühen bundan bütün İslami hükümlere oranla genel bir kaide elde etmek de mümkündür. Bu ayetler aynı zamanda “zorluk yoktur” kaidesinin belgesi durumundadır. Bu kaide şöyle demektedir: “İslam kanunlarının esası zorluk çıkarmama üzere kuruludur. Eğer bir yerde herhangi bir hüküm zorluk ve meşakkate sebep oluyorsa geçici olarak kaldırılır. Nitekim fakihler de şöyle demişlerdir: “Her ne zaman abdest almak, namaz için kıyam etmek ve benzeri hususlar insan için şiddetli bir zahmete sebep oluyorsa teyemmüme ve oturarak namaz kılmaya dönüşür.”

Hakeza Hac suresi 78. ayette şöyle buyurulmuştur:

“**O, sizi seçmiş, dinde sizin için bir zorluk kılmamıştır.”**

Meşhur bir hadiste de İslam Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“Ben yumuşak ve kolay bir din üzere gönderildim.”[[72]](#footnote-73)*

**وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ (186)**

**186. Kullarım sana beni sorarlarsa, bilsinler ki ben, şüphesiz onlara yakınım. Benden isteyenin, dua ettiğinde duasını kabul ederim. Artık onlar da davetimi kabul edip bana iman etsinler ki doğru yolda yürüyenlerden olsunlar.**

**Nüzul Sebebi**

Adamın birisi Peygamber’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şunu sordu: “Allah-u Teala bize yakın mıdır ki onunla yavaş bir şekilde münacaat edelim. Yoksa uzak mıdır ki onu yüksek sesle çağıralım?”

Bunun üzerine yukarıdaki ayet nazil oldu ve onlara Allah-u Teala’nın kullarına yakın olduğunu bildirdi. [[73]](#footnote-74)

**Tefsir**

### Dua ve Yakarış Silahı

Kulların Allah-u Teala ile irtibata geçmesinin önemli araçlarından biri de dua ve yakarıştır. Geçen ayetlerde önemli İslami hükümlerin bir bölümü zikredildikten sonra söz konusu ayette bu dua ve yakarıştan bahsedilmektedir. Allah-u Teala’ya dua ve yakarışta bulunmak herkes için genel bir hüküm olduğu halde oruçla ilgili ayetler arasında yer alışı da yepyeni bir anlam ve boyut kazanmaktadır. Zira her ibadetin ruhu Allah-u Teala’ya yakınlaşmak ve O’na dua ile yakarışta bulunmaktır.

Bu ayet bizzat Peygamber’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* hitap ederek şöyle demektedir: “**Kullarım sana beni sorarlarsa, bilsinler ki ben, şüphesiz onlara yakınım.”**

Hem de düşündüklerinden daha yakın. Kendinize kendinizden daha yakın. Şah damarınızdan daha yakın. Nitekim bir başka yerde şöyle buyurulmuştur:

“**Biz ona şah damarından daha yakınız.”**[[74]](#footnote-75)

Daha sonra şöyle buyurulmuştur: “**Dua ettiğinde duasını kabul ederim benden isteyenin, artık onlar da davetimi kabul edip bana iman etsinler ki doğru yolda yürüyenlerden olsunlar.”**

İlginç olan bir nokta da Allah-u Teala’nın bu kısa ayette yedi defa kendine ve yedi defa da kullarına işaret etmiş olmasıdır. Bu yolla kendisinin kullarına bağlılığının yakınlığının, irtibatının ve muhabbetinin doruğunu betimlemeye çalışmaktadır!

Abdullah bin Sinan şöyle diyor: “İmam Sadık’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurduğunu işittim: *“Çok dua ediniz, zira dua Allah-u Teala’nın bağışlama kilidi ve her ihtiyacına ulaşma vesilesidir. Allah-u Teala katında öyle nimet ve rahmetler vardır ki dua dışında hiç bir şeyle onlara ulaşmak mümkün değildir. Bil ki çaldığın her kapı sonunda açılacaktır.”[[75]](#footnote-76)*

Evet Allah-u Teala bizlere çok yakındır, bizlere nasıl uzak olsun ki! O kalbimizdedir.”**Allah’ın kişi ile kalbi arasına girdiğini**...”[[76]](#footnote-77)

### Duanın Kabul Şartları

1- Duanın kabul olması için her şeyden önce kalp ve ruhu temizlemeye çalışmak, tövbe etmek, nefsini tezkiye etmek ve ilahi önderlerin hayatından ilham almak gerekir.

İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur:  **“Sizlerden biri sakın Allah’a hamd-u sena etmeden, Peygamber ve Ehl-i Beytine salat-u selam göndermeden, ardından da işlediği günahları itiraf edip tevbeye yönelmeden dua etmeye kalkışmasın.”[[77]](#footnote-78)**

2- Temiz bir hayata sahip olmak için gasp edilen, zorla ve zulümle alınan mallardan uzak durun ve haram yollardan beslenmeyin. Nitekim İslam Peygamberinden *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle nakledilmiştir: *“Duasının kabul olmasını isteyen yiyeceğini ve kazancını temiz kılmalıdır.”[[78]](#footnote-79)*

3- Fesatla mücadeleden ve hakka davet etmekten el çekmeyin. Zira iyiliği emretmeyi ve kötülükten sakındırmayı terk edenlerin duası asla kabul olmaz. Nitekim İslam Peygamberi’nden *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle nakledilmiştir: *“İyiliği emretmeli ve kötülükten sakındırmalısınız. Aksi taktirde Allah-u Teala kötülerinizi iyilerinize musallat eder artık ne kadar dua ederlerse asla kabul olmaz.”[[79]](#footnote-80)*

Bu büyük görevin (milli nezaretin) terk edilmesi toplumda bir çok uyumsuzluklar ve rahatsızlıklar vücuda getirecektir. Bunun sonucu olarak da toplumsal alanlar kötülere kalacak ve bu durumu değiştirmek için yapılan dualarında hiç bir etkisi olmayacaktır. Zira bu durum insanın amellerinin kesin neticesidir.

4- İlahi anlaşmalarla amel etmek, iman, salih amel, emanet ve doğruluk da duanın kabul şartlarından sayılmaktadır. Zira Allah-u Teala karşısında verdiği söze vefa göstermeyen bir kimse Allah-u Teala’dan duasının kabul olması beklentisi içinde olmamalıdır.

Nitekim adamın birisi müminlerin Emiri Hz. Ali’ye *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* duasının kabul olmaması durumunu şikayet etti ve şöyle dedi: “Oysa Allah-u Teala, **“Dua edenin duasına icabet ederim”** diye buyurmuştur. O halde Allah-u Teala neden duamızı kabul etmiyor.” İmam *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* ona cevap olarak şöyle dedi: *“Kalp ve düşünceleriniz sekiz şeyde ihanet etmiştir de bu yüzden dualarınız kabul olmamaktadır. Bu sekiz şey şunlardır:*

*1- Siz Allah-u Teala’yı tanıdınız ama, size farz kıldığı şekliyle hakkını eda etmediniz. Bu tanıyışınızın da sizlere hiç bir faydası olmamıştır.*

*2- Siz Allah-u Teala’nın elçisine iman ettiniz ama, daha sonra sünnetine muhalefet etmeye kalkıştınız. O halde imanınızın meyvesi nerede?*

*3- Allah-u Teala’nın kitabını okudunuz ama, onunla amel etmediniz.”****Duyduk ve itaat ettik”*** *dediniz, ama, sonra muhalefete kalkıştınız.*

*4- Allah-u Teala’nın ateş ve cezasından korktuğunuzu dile getiriyorsunuz, ama, sürekli sizleri Allah-u Teala’nın ateş ve azabına yaklaştıran şeyler yapıyorsunuz. , o halde korkunuz nerede kaldı?*

*5- Allah-u Teala’nın mükafatlarına ilgi ve alaka duyduğunuzu ifade ediyorsunuz, ama sürekli sizleri bu ilahi mükafatlardan uzaklaştıran şeyler yapıyorsunuz. O halde ilgi ve alakanız nerede?*

*6- Allah-u Teala’nın nimetlerini yiyorsunuz ama, şükrünün hakkını eda etmiyorsunuz.*

*7- Sizlere şeytana düşman olmanız emredilmiş, ama siz onunla dostluk ilişkilerinizi geliştiriyorsunuz. Şeytanla düşman olduğunuzu iddia ediyorsunuz, ama amellerinizle ona karşı koymuyorsunuz.*

*8- Siz insanların ayıbını sürekli göz önünde bulunduruyor, kendi ayıplarınızı arkanıza atıyorsunuz. Bütün bunlara rağmen nasıl olur da dualarınızın kabul olmasını bekliyorsunuz. Oysa o kapıları bizzat kendiniz kapattınız. Takvalı olun. Amellerinizi ıslah etmeye çalışın. İyiliği emredip kötülükten sakındırın ki dualarınız kabul olsun.”*

Bu çok anlamlı hadis bütün açıklığıyla şöyle demektedir: Allah-u Teala’nın duaları kabul edeceğini vaat etmesi şartlı bir sözdür; mutlak değildir. Yani sizler de kendi verdiğiniz sözünüzde durmalı, vaatlerinizle amel etmelisiniz. Oysa kendiniz ahdinizi bozdunuz, sözünüzde durmadınız. Elbette eğer sözünüzde durmamayı bir kenara itip ahdinize vefa gösterirseniz dualarınız kabul olur.

Duanın kabul şartlarından olan yukarıdaki sekiz husus ile amel etmek insanın terbiye oluşu ve içindeki güçlerin tek bir yolda karar kılışı bağlamında oldukça olumlu ve faydalıdır.

### 5- Sürekli Çaba ile Birlikte Olan Dua

Duanın kabul olmasının diğer şartlarından biri de amel ve çaba ile içi içe oluşudur. Müminlerin Emiri Hz. Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* kısa sözlerinden birinde şöyle buyurmuştur:

 *“Amelsiz dua eden; yaysız ok atan kimse gibidir.”*

Yay oku hedefine sürdüğü gibi, amel de duayı hedefine ulaştırmaktadır. Yukarıda zikrettiğimiz şartlar ışığında şu gerçek açıkça anlaşılmaktadır ki dua tek başına hedefe ulaşmak için doğal nedenlerin ve sıradan araçların yerine geçmemelidir. Duanın kabul olması için dua eden kimsenin hayat programı tümüyle değişmeli, ruhi yapısı yenilenmeli ve netice elde etmek için önceki amellerini yeniden gözden geçirmelidir.

### Dua hakkında bir kaç hadis

**1-** İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“Müminlerin Emiri Hz. Ali (Allah’ın selamı üzerine olsun) şöyle buyurmuştur: “Yeryüzünde Allah-u Teala’nın en çok sevdiği şey duadır. Dua züht ve takva sahibi olmak için en iyi ibadettir.” Müminlerin emiri de Allah’a oldukça çok dua ederdi.”[[80]](#footnote-81)*

2- İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“Nebiyy-i Ekrem (Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun) şöyle buyurmuştur: “Dua müminin silahı, dinin direği; yer ve göklerin nurudur.”[[81]](#footnote-82)*

3- Müminlerin emiri Hz. Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“Dua; kurtuluş ve mutluluğun anahtarı ve kurtuluşa ermenin hazinesidir. En iyi dua temiz göğüsten ve takvalı kalpten yükselen duadır.”[[82]](#footnote-83)*

4- Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“Sizlere, düşmanlarınızdan kurtaracak ve rızkınızı çoğaltacak bir silah göstereyim mi?” oradakiler, “evet göster” deyince şöyle buyurdu: “Gece gündüz Allah-u Teala’nın dergahına dua ediniz. Zira müminin silahı duadır.”[[83]](#footnote-84)*

5- İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur: Müminlerin emiri Hz. Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“Dua müminin kalkanıdır. Bir kapıyı çok döversen bir gün mutlaka yüzüne açılacaktır. [[84]](#footnote-85)*

6- İmam Rıza *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* dostlarına şöyle buyurmuştur: *“Peygamberin silahına sarılın”*

Oradakiler, “Peygamberin silahı nedir?” diye sorunca, *“duadır”* diye buyurdu.”

7- İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurdu: *“Dua demir mızraktan daha etkilidir.”*

**أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَآئِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَّهُنَّ عَلِمَ اللّهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَخْتانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَالآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُواْ مَا كَتَبَ اللّهُ لَكُمْ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتِمُّواْ الصِّيَامَ إِلَى الَّليْلِ وَلاَ تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلاَ تَقْرَبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ (187)**

**187. Oruç tuttuğunuz günlerin gecesi kadınlarınıza yaklaşmanız size helal kılındı, onlar sizin örtünüz, siz de onların örtülerisiniz. Allah, nefsinize ihanet edeceğinizi biliyordu, bu sebeple tövbenizi kabul edip sizi affetti; artık onlara yaklaşabilirsiniz. Allah’ın sizin için takdir ettiğini dileyin. Tan yerinde, beyaz iplik siyah iplikten sizce ayırt edilinceye kadar, yiyin için, sonra orucu geceye kadar tamamlayın. Mescitlerde itikafa çekildiğinizde kadınlarınıza yaklaşmayın. Bunlar Allah’ın hudutlarıdır, yaklaşmayın. Allah ayetlerini insanlara böylece apaçık bildirir. Umulur ki takva sahibi olurlar.**

**Nüzul Sebebi**

İslami rivayetlerden de anlaşıldığı üzere oruç hükmünün nazil olduğu ilk günlerde Müslümanlar, sadece gece uyumadan önce yemek yeme hakkına sahiplerdi. Eğer gece uyur da sonra uyanırsa yemesi ve içmesi haramdı. Ayrıca o zamanlar Ramazan ayı boyunca gece ve gündüz olmak üzere cinsel ilişki de haram kılınmıştı. Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* arkadaşlarından biri olan Mut’in bin Cübeyr oldukça sıska biri olmasına rağmen yine de oruç tutuyordu. İftar vakti evine döndü, eşi iftar için yemek hazırlamaya gitti. Yorgun olduğu için orada uyukladı, uyandığında ise, “artık iftar etmek hakkına sahip değilim” diyerek o haliyle uyudu. Sabah oruçlu olduğu halde Ahzap savaşında hendek kazmaya kalkıştı. Çalışıp çabalarken açlık ve zayıflıktan kendinden geçti. Peygamber başucuna geldi ve onun durumunu görünce çok üzüldü.

Aynı şekilde kendini kontrol etme gücüne sahip olmayan bazı genç Müslümanlar da Ramazan geceleri eşleriyle cinsel ilişkide bulunuyordu. Bunun üzerine söz konusu ayet nazil oldu ve Müslümanlara gece boyunca yemek yeme ve eşleriyle cinsel ilişkide bulunma hakkını verdi.

**Tefsir**

### Oruç Hükmünün Genişletilmesi

Nüzul sebebinde de okuduğumuz gibi İslam’ın ilk yıllarında Ramazan ayı boyunca gece gündüz eşiyle cinsel ilişkide bulunmak ve aynı şekilde uyuduktan sonra kalkıp bir şeyler atıştırmak haramdı. Bu olay belki de Müslümanları denemek ve onları oruç hükümlerini kabule hazırlamak içindi.

Oruç ve itikaf hakkında İslami dört hükmü ihtiva eden söz konusu ayet ilk önce şöyle demektedir:

 “**Oruç tuttuğunuz günlerin gecesi kadınlarınıza yaklaşmanız size helal kılındı.”**

Daha sonra da bu konunun felsefesini beyan ederek şöyle demektedir.”**Onlar sizin örtünüz, siz de onların örtülerisiniz.”**

Elbise bir yandan insanı soğuk sıcak ve eşyaların tehlikeli temasından korumakta, bir yandan da insanın ayıplarını örtmektedir. Aynı zamanda insanın bedeni için de bir süs mahiyetini taşımaktadır. Ayetteki benzetme olayı da bütün bu nüktelere işaret etmektedir.

Eşler de birbirlerini sapmalardan alıkoymakta birbirlerinin ayıbını örtmekte, birbirlerinin rahat ve huzurunu sağlamakta ve birbirlerine süs olmaktadırlar.

Bu tabir kadın ve erkek arasındaki manevi ilişkiyi, birbirine yakınlığını ve bu husustaki eşitliğini bütünüyle gözler önüne sermektedir. Zira erkekler hakkında ifade edilen bu tabir aynı şekilde kadınlar hakkında da geçirlidir. Daha sonra Kur’an-ı Kerim ilahi kanunun değişim hikmetini beyan etmekte ve şöyle denmektedir:

 “**Allah, nefsinize ihanet edeceğinizi biliyordu, bu sebeple tövbenizi kabul edip sizi affetti.”**

Daha fazla günahlara bulaşmamak için Allah-u Teala lütuf ve rahmetiyle bu programı sizler için kolaylaştırdı ve mahdudiyet zamanını daha da bir azalttı.

 “**Artık onlara yaklaşabilirsiniz. Allah’ın sizin için takdir ettiğini dileyin.”**

Şüphesiz bu iş farz anlamında değildir. Belki yasaklama sonrası verilen bir izindir ki usul alimlerinin ıstılahına göre “sakındırma sonrası emir” olarak adlandırılmakta ve o şeyin sadece caiz olduğuna dalalet etmektedir.”**Allah’ın sizin için takdir ettiğini dileyin.”** cümlesi de yaratılış kanunları, evrensel düzeni korumak ve neslin devamını sağlamak yolunda karar kılan bu indirimden istifade etmenin hiç bir sakıncası olmadığına işaret etmektedir.

Daha sonra ikinci hükmü açıklamaya geçerek şöyle demektedir: “**Tan yerinde, beyaz iplik siyah iplikten sizce ayırt edilinceye kadar, yiyin için.”**

Bu esas üzere Müslümanlar artık gece boyunca yiyecek ve içecek, ama güneş doğarken (imsak vakti) artık bütün bunlardan el çekecekti.

Daha sonra üçüncü hükmü beyan ederek şöyle demektedir: **“Orucu geceye kadar tamamlayın.”**

Bu cümle de oruç tutanlar için gündüzleri yemek, içmek ve cinsel ilişkinin haram olduğuna bir vurgu yapmakta, orucun başladığı ve bittiği zamanı -şafak söküşünden akşama kadar- göstermektedir.

Daha sonra dördüncü ve son hükmü beyan ederek şöyle demektedir: **“Mescitlerde itikafa çekildiğinizde kadınlarınıza yaklaşmayın.”**

Bu hükmün beyanı önceki hükmün istisnası gibidir. Zira en az üç gün olan itikaf müddetince insan hem oruç tutmakta ve hem de gece gündüz boyunca cinsel ilişkide bulunamamaktadır.

Son olarak söz konusu ayet bütün geçmiş hükümlere işaret ederek şöyle demektedir:

 “**Bunlar Allah’ın hudutlarıdır, yaklaşmayın.”**

Zira sınıra yaklaşmak insana vesvese eder ve bazen de insanın sınırı aşıp insanın günahlara düşmesine neden olur.”**Allah, ayetlerini insanlara böylece apaçık bildirir. Umulur ki takva sahibi olurlar.”**

**Nükteler**

### 1- İlahi Sınırlar

Yukarıdaki ayetlerde oruç ve itikafın bazı hükümlerini zikrettikten sonra okuduğumuz gibi bu hükümler “ilahi sınırlar” olarak adlandırılmıştır. Zira bu hükümler gerçekte helal ve haram; caiz ve yasak arasında bir sınırdır. İlginç olanı da, “sınırları aşmayın” dememektedir. Aksine, **“sınırlara yaklaşmayın”** demektedir. Zira sınırlara yaklaşmak insana vesvese etmekte ve bazen de şehvet tuğyanı sebebiyle veya yanlışlığa düşerek insanın o sınırları aşmasına neden olmaktadır. Bu yüzden bazı İslami kanunlarda insanın sürçmesine neden olan yerlere adım atmak da günah sayılmış, yasaklanmıştır. Her ne kadar kendisi günahlara bulaşmasa da bir günah meclisine katılmak veya başkalarının girip çıkmadığı tümüyle ıssız bir yerde yabancı bir kadınla baş başa kalmak da haram sayılmıştır.

### 2- İtikaf

“İtikaf” kök itibariyle bir şeyin yanında bir süre mahpus kalmak demektir. Şer’i ıstılahta ise ibadet için insanın camilerde duraklamasıdır. Bunun en azı üç gündür. Şartları ise oruç tutmak ve bazı lezzetleri terk etmektir. Bu ibadet insanın ruhunun temizlenmesinde ve Allah-u Teala’ya teveccüh etmesinde büyük bir etkiye sahiptir. İtikafın adap ve şartları fıkıh kitaplarında beyan edilmiştir. Elbette bu ibadet müstahap olan ibadetlerdendir. Ama bazı özel durumlarda farz haline dönüşmektedir. Velhasıl söz konusu ayette sadece gece ve gündüz kadınlarla cinsel ilişki kurmanın yasak olduğunu açıklayan bir şartına işaret edilmiştir. Bu işaret de oruç ile arasında var olan ilişki ve irtibattan kaynaklanmıştır.

### 3- Şafak Sökerken

Fecir (şafak) lügat açısından yarılmak, aralanmak anlamına gelmektedir. Sabahın doğuşunun fecir olarak adlandırılması da, gecenin siyah perdesinin sabahın ilk beyazlığının ortaya çıkışıyla yarılması, aralanması sebebiyledir.

Söz konusu ayette bu tabirin yanı sıra aynı zamanda “**beyaz iplik siyah iplikten sizce ayırt edilinceye kadar, yiyin için”** tabiri de yer almıştır. İlginç olanı da şu ki; bir hadiste de yer aldığı üzere Adiyy bin Hatem Peygamber-i Ekrem’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle dedi: “Ben siyah ve beyaz ipliği yan yana koyuyor ve onlara bakıyorum; onları birbirinden ayırt edince de orucun başlamış olduğunu anlıyorum.” Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* Adiy bin Hatem’in bu sözüne mübarek dişleri görünecek şekilde güldü ve daha sonra şöyle buyurdu: *“Ey Hatem’in oğlu maksat orucun farz vaktinin başlangıcı olan sabah aydınlığının gecenin siyah ufuklarında ortaya çıkışıdır.”[[85]](#footnote-86)*

Ayrıca dikkat edilmesi gereken bir husus da bu tabirin başka bir nükteyi daha aydınlatmış olduğudur. Bu nükte yalancı şafağın gerçek şafaktan ayırt edilmesidir. Zira gecenin sonlarında göklerde dikey olarak oldukça soluk bir beyazlık görülür ki bunu tilkinin kuyruğuna benzetmişlerdir. Bu yalancı şafaktır; ama ondan bir müddet sonra ufuklarda ufuk uzunluğunda şeffaf bir beyazlık ortaya çıkar ve bu beyazlık gecenin siyah çizgisinde beliren beyaz bir ipi andırmaktadır. İşte bu şafak doğru şafaktır ve orucun başlangıcı ve sabah namazını kılma vaktidir. Bu beyazlığın yalancı şafak ile hiç bir benzerliği yoktur.

### 4- İlk ve Son Hedef Takvadır.

İlginçtir, orucun hükümleriyle ilgili ilk ayette de okuduğumuz gibi orucun nihai hedefi takvadır. Bu tabir ayetin sonunda da yer almıştır.”**Umulur ki takva sahibi olurlar.”**

 Bu ayet bütün bu programların ve hükümlerin insanda takva, günahlardan sakınmak ve insanların vazifeleri karşısında sorumluluk duygusu taşımak için birer araç olduğunu göstermektedir.

**وَلاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا مِّنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالإِثْمِ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ (188)**

**188. Aranızda mallarınızı haksızlıkla yemeyin; (kötü yaptığınızı) bildiğiniz halde günaha girerek insanların mallarından bir kısmını yemek için onu hakimlere aktarmayın**

**Tefsir**

Bu ayet Müslümanları hiç yakışmayan bir davranıştan sakındırmakta ve onlara şöyle demektedir: “Başkalarının mal ve servetlerini haksız yere tasarruf etmeyin.”

Doğru yol dışında hiç bir şekilde mal ve servet edinmeyin. Başkalarının malını haksız yere yiyerek ardından da bu mallara sahip olmak için hakimlere rüşvet vermeyin. Zira bu işle iki büyük günaha düşmüş olursunuz: Başkalarının hakkını yemek ve rüşvet vermek.

Rüşvet olayı İslam’da o kadar önemli bir olaydır ki İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* rüşvet hakkında şöyle buyurmuştur:

 *“Yargıda rüşvet vermek büyük olan Allah’a küfretmek demektir.”[[86]](#footnote-87)*

Meşhur bir hadiste de Allah Resulü *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur:

*“Rüşvet verene, alana ve bu ikisi arasında vasıta olarak çalışana da Allah-u Teala lanet etmiştir.”*

Nisa suresi 29. ayet de bu ayetin bir benzeri konumundadır.

**“Ey iman edenler! Mallarınızı karşılıklı rıza ile yapılan ticaret dışında batıl ile (haram ve haksızlıkla) aranızda yemeyin, nefsinizi (ve birbirinizi) öldürmeyin. Allah şüphesiz ki size merhamet edicidir.”**

Bu ayet açıkça şöyle demektedir: “Eğer bazı kimseler rüşvet yoluyla bir mahkemede davayı kazanırsa ihtilaflı olan mal kendilerine haram olur. Mahkemede davayı kazanmak o malları kendisine helal kılmaz. Hiç kimse mahkemedeki zahiri dava kazanımıyla halkın malının gerçek sahibi olamaz. Peygamberi Ekrem’den *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle bir hadis nakledilmiştir: *“Ben de sizin gibi bir beşerim (ve sizler arasında zahire hükmetmekle görevliyim.) benim yanımda bir anlaşmazlık çıktığında bazılarınız delil getirme hususunda diğerlerinizden güçlü olabilir. Ben de delil gereğinde onun lehine hüküm verebilirim. Ama bilin ki ben birinin hakkını bu vesileyle başkasına verirsem o mal kendisi için ateşten bir parça olur. Eğer ateş istiyorsa o malı kullansın. İstemiyorsa o malı terk etsin.” [[87]](#footnote-88)*

### Rüşvet Belası

Çok eskiden beri insanın esiri olduğu ve bu gün de büyük bir şiddetle devam eden büyük belalardan biri de hiç şüphesiz rüşvet belasıdır. Rüşvet toplumsal adaleti uygulamanın en büyük engellerinden biridir. Rüşvet kaide gereği zayıf sınıfın menfaatlerini koruması gereken kanunları, kanunlarca sınırlandırması gereken güçlü sınıfın lehine çalışır hale getirmektedir. Zira zorbalar ve güçlüler sürekli kendi güçleriyle haklarını savunmaya kadirdirler. Dolayısıyla kanun sayesinde hak ve menfaatleri korunması gerekenler zayıf olanlardır. Şüphesiz açıkça bilindiği gibi eğer rüşvet kapısı açılacak olursa kanunlar tam tersi etkiler yapacaktır. Zira güçlüler rüşvet verme gücüne sahiptirler ve bu kanunlar böylece güçlü sınıfın elinde, zayıfların hakkına tecavüz ve zulüm etmenin devamı yolunda bir oyuncak haline gelecektir.

Bu sebeple rüşvetin girdiği toplulukta hayatın ipleri çözülür; zulüm, fesat, adaletsizlik ve ayırımcılık bütün organlara sirayet eder ve adaletten bir isim dışlında hiç bir şey kalamaz.

Bu yüzden İslam’da rüşvet yemek büyük bir şiddetle kınanmış, çirkin görünmüş ve büyük günahlardan biri sayılmıştır.

Dikkat çekici bir hususta şudur ki rüşvetin çirkinliği bu uğursuz hedefin başka albenili tabir ve aldatıcı ünvanlar arasında gizlenmesine sebep olmaktadır. Rüşvet alan ve veren kimse hediye, iltifat, hak ve hesap, zahmet hakkı ve bağış gibi adlardan istifade etmektedir. Ama hiç şüphesiz isim değişikliği hiç bir şekilde bu işin çirkin mahiyetini değiştirmemektedir. Dolayısıyla bu yoldan elde edilen paralar haram ve gayr-i meşrudur.

Nitekim Nehc’ul Belağa’da da Eş’as bin Kays’ın hediye getirme hikayesini okumaktayız. Eş’as Ali'nin *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* adalet mahkemesinde davayı kazanmak içim rüşvet vermeye kalkıştı. Gece yarısı bir tabak dolusu tatlı helvayı Hz. Ali'nin *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* kapısına getirdi ve bunun bir hediye olduğunu ifade etti. Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* ona kızarak şöyle dedi:

 *“Yas tutanlar yasında gözyaşı döksünler! Buna rağmen gelip beni aldatmak ve hak dinden çevirmek mi istiyorsun? Allah’a and olsun yedi iklimi ve göklerin altında olan her şeyi bana verseler zulümle karıncanın ağzındaki buğdayın kabuğunu bile almam. Asla böyle bir şey yapmam. Sizin dünyanız çekirgenin ağzındaki çiğnenmiş yapraktan daha değersizdir. Ali bu fani nimetlere ve geçici lezzetlere ne yapsın?”*

İslam, her çeşit rüşveti yasaklamış ve şiddetle kınamıştır. Nitekim İslam Peygamberi’nin hayatında da okuduğumuz üzere komutanlarından birinin hediye adıyla rüşvet aldığını öğrenince kızarak şöyle buyurdu: *“Neden hakkın olmayan şeyi alıyorsun?”* O şahıs özür dileyerek şöyle dedi: “Ama aldığım şey sadece bir hediyeydi.” Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle buyurdu: *“Eğer evinde oturup benim tarafımdan bir yerin valiliğine atanmasaydın acaba insanlar sana hediye verirler miydi?”*

Daha sonra o hediyenin komutandan alınmasını emretti, beytülmale kattı ve onu da görevinden alıp azletti. [[88]](#footnote-89)

İslam; gizli rüşvetlere kanmasınlar diye şahsen hakimlerin pazara bile gitmesini istememektedir. Zira hakim olan şahıs pazara gidince şahsına yapılan fiyatlardaki indirimden etkilenebilir ve verdiği hükümlerde de kendisine indirim yapan şahsın tarafını tutabilir. Müslümanlar bu semavi kitaptan ilham alıp her şeylerini rüşvet yolunda feda etmemiş olsalardı ne de güzel olurdu.

Bazıları ise buradaki maksadın kumar oyun ve benzeri eğlence vesileleriyle birbirlerinin malını almak olduğunu ifade etmişlerdir. İmam Muhammed Bakır *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“Kureyş birbirlerinin eşleri ve şahsi malları üzerine kumar oynuyorlardı. Allah-u Teala onları bundan men etmiştir. Elbette ayetten maksadın bütün bunların hepsinin olması akla daha uygundur. Zira ayet bütün bunların hepsini kapsamaktadır.” [[89]](#footnote-90)*

**يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوْاْ الْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَـكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَى وَأْتُواْ الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَا وَاتَّقُواْ اللّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (189)**

**189. Sana hilal halindeki ayları sorarlar. De ki: “Onlar, insanların ve hac vakitlerinin ölçüsüdür.” İyilik (cahiliye döneminde inanıldığı gibi ihramlıyken) evlere arkalarından girmeniz değildir; iyilik takvalı olmaktır. Evlere kapılarından girin; Allah'tan sakının ki takvalı olasınız.”**

**Nüzul Sebebi**

Söylendiği üzere Muaz bin Cebel Peygamber-i Ekrem’in huzuruna vararak şöyle dedi: “Bana defalarca hilalin ne olduğunu ayın neden yavaş yavaş dolunay haline geldiğini ve yeniden ilk haline döndüğünü sordular.”

Hakeza nakledildiği üzere Yahudiler de Resul-i Ekrem’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şunu sormuştur: “Hilal neye yaramaktadır ve niçin böyledir?

İşte burada söz konusu ayet nazil oldu ve ayın farklı haletlerinin insanın yaşayış düzeninde maddi ve manevi bir çok faydalarının olduğunu haber verdi.

**Tefsir**

Nüzul sebebinde de beyan edildiği üzere bir grup Peygamber-i İslam’a hilal hakkında birtakım sorular sordular ve ayın kendi kendine büründüğü özel durumun faydalarını öğrenmek istediler. Allah-u Teala bu soruya cevap olarak peygamber’ine hilalin etki ve faydalarını anlatmasını emretti ve onlara şöyle demesini istedi: “Ayın doğuşunda ay ilk önce hilal şeklindedir. Daha sonra tedrici olarak değişiminin ibadet, dini görevler ve hakeza maddi hayat düzeninde bir çok etkileri vardır. Zira herkes bu yolla kolayca kendi ticari işlerini ve sözleşmelerini düzenleyebilir; vade ve sözleşmelerinin vaktini ona göre ayarlayabilir. Hakeza oruç tutmanın ve büyük hac ibadetini yerine getirmenin de belli bir zamanı vardır. Bu zamanı tayin etmenin en iyi yolu da hilalin durumudur. İnsanlar hilali görerek ayın başını, ortasını ve sonunu teşhis edebilir ve işlerini o esasa göre tanzim edebilir.

Gerçekten de ay, bütün insanlar için doğal bir takvim sayılmaktadır. Cahil veya bilgili bütün insanlar, dünyanın neresinde olursa olsunlar bu doğal takvimden istifade edebilirler. Onunla sadece ayın başı, ortası ve sonunu tanımakla kalmazlar, ayların günlerini de dikkatle teşhis edebilirler. Şüphesiz ki insanın toplumsal hayat düzeni bir takvim olmaksızın; yani tarihi tayin etmek için genel ve dakik bir araç olmaksızın sağlıklı ilişkiler içine giremez. Bu yüzden de Allah-u Teala hayat düzeni için bu evrensel takvimi bütün insanların irade ve hizmetine takdim etmiştir.

### Doğal ölçüler

İslam kanunlarının ayrıcalıklarından biri de emirlerinin doğal ölçüler esasınca karar kılınmasıdır. Zira genel ölçüler bütün insanların istifade ettiği şeylerdir. Zaman aşımına da uğramaz. Ama doğal olmayan ölçüler bütün insanların istifade edemediği ölçülerdir. Asrımızda henüz bütün insanlar evrensel ölçülerden istifade edememişlerdir. Bu yüzden görüldüğü gibi İslam ölçüyü bazen bir karış, bazen bir adım, bazen bir parmak güğümü, bazen de bir boy ölçüsü karar kılmıştır. Vakit tayini hususunda da güneşin batışını, şafağın doğuşunu, güneşin gün ortasından geçişi ve ayı görme ölçülerini taktir etmiştir: “**Sana hilal halindeki ayları sorarlar. De ki: “Onlar, insanların ve hac vakitlerinin ölçüsüdür.”**

Burada hacdan söz edilmektedir ve hac mevsimini de hilal vasıtasıyla tayin etmektedirler. Allah-u Teala hac hususundaki hurafe adetlerden birine işaret ederek Müslümanları bu amelden sakındırmaktadır. Onlar ihram giyerken evlerine normal kapılarından girmezlerdi. İhrama giren kişinin normal kapıdan girmemesi gerektiğine inanırlardı. Bu yüzden de evin arkasında yüzlerine bir maske takıyor ve ihram anında sadece evin arkasından giriyorlardı. Onlar bu işin iyilik olduğuna inanıyorlardı. Bunu hayırlıdır diye yapıyorlardı. Zira evlere arkadan giriş adet dışı bir şeydi. İhram da adetleri terk etmek anlamına geldiğinden bu amelleri vasıtasıyla akıllarınca bu adetlerin terk edilişini tamamlıyorlardı.[[90]](#footnote-91) Ama Kur’an-ı Kerim açık bir dille iyiliğin takvadan ibaret olduğunu, batıl ve hurafe adetlerin hiç bir değer taşımadığını beyan ederek hemen ardından evlere normal kapılardan girilmesini emretmiştir.

Ayetin daha geniş bir manası da vardır ve oda şudur: Dini olsun veya olmasın, her işe teşebbüs ederken mutlaka doğal ve doğru olan yoldan başlamak gerekir; hurafe ve ters yoldan değil. Bu anlamı Cabir, İmam Sadık’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* nakletmiştir. [[91]](#footnote-92)

Bu ayetin tefsiri hususundan Ehl-i Beyt’ten (Allah’ın selamı üzerlerine olsun) şöyle buyurdukları nakledilmiştir: *“Biz Allah-u Teala’nın kapıları ona ulaşma yolu ve cennete çağıran davetçileriz.”[[92]](#footnote-93)* Yani tüm dini hususlara ana kapısından girmek gerekir. İnsanların kendi ihtiyaçlarını oradan almaları gerekir. Zira vahiy onların evinde nazil olmuştur ve ilahi vahiy ekolünün eğitilmişleri de onlardır.

 “**İyilik değildir”** cümlesi başka bir zarif nükteye de işaret ediyor olabilir. O da şu ki; “sizlerin dini marifetleri sorma yerine ayın hilallerini sormanız evin asıl yolunu bırakıp evin arka tarafında açtığınız gedikten içeri giren kimsenin yaptığı işe benzemektedir. Ne kadar çirkin bir olay!. .

**وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللّهَ لاَ يُحِبِّ الْمُعْتَدِينَ (190)**

**190. Sizinle savaşanlarla Allah yolunda savaşın, aşırı gitmeyin; doğrusu Allah aşırı gidenleri sevmez.**

**Nüzul Sebebi**

İbn-i Abbas’tan şöyle nakledilmiştir: “Bu ayet Hudeybiye barışı hakkında nazil olmuştur. Olay şöyle olmuştur: Resulullah *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* ashabından 1400 kişiyle umre yapmaya hazırlandı. Mekke yakınlarında Hudeybiye denilen yere vardığında müşrikler onların Mekke’ye girmelerine ve umre amellerini yerine getirmelerine engel oldular. Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* de uzun bir konuşmadan sonra kendi aralarında bir antlaşma imzaladılar. Bu anlaşma esasınca onlar umre görevini yerine getirmek için gelecek yıl Mekke’ye girecek, onlar da Mekke’yi üç günlüğüne terk edeceklerdi. Müslümanlar böylece Allah-u Teala’nın evini tavaf edeceklerdi. Ertesi yıl Mekke’ye gitmek için hazırlandıkları bir sırada müşriklerin sözlerinde durmamalarından, engel olmalarından ve bu sebeple bir savaşın çıkmasından korkuyorlardı. Savaş çıkacak olursa Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* haram aylarında savaşmayı iyi görmüyordu. Bunun üzerine bu söz konusu ayet nazil oldu ve Müslümanlara düşmanları savaşı başlattıkları taktirde kendilerinin de savaşmasını emretti.

**Tefsir**

Kur’an-ı Kerim bu ayette kendileriyle savaşan ve Müslümanlara kılıç çeken kimselerle savaşılmasını, düşmanı susturmak için silahların kuşanılmasını ve tüm savunma araçlarından istifade edilmesini emretmektedir. Gerçekte Müslümanların sabır ve dayanma dönemi sona ermiştir ve artık bundan böyle büyük bir cesaretle kendi haklarını savunabilirler.

### Niçin Savaşalım ve Kiminle Savaşalım

Bu ayette İslam’ın savaş hakkındaki mantığını tümüyle açıklığa kavuşturan üç temel nükteye işaret edilmiştir.

1- “**Allah yolunda savaşın.”** cümlesiyle İslam’daki savaşların asıl hedefini açık bir şekilde ortaya koymaktadır. İslam’a göre intikam almak, makam ve riyaset elde etmek, ülkeleri fethetmek, ganimet elde etmek ve başkalarının topraklarını işgal etmek için yapılan savaşlar şiddetle kınanmıştır. Eline silah almak ve cihat etmek sadece Allah-u Teala yolunda, ilahi kanunları; yani hak, adalet, tevhit ilkelerini yaymak ve zulüm, fesat ve sapıklıkları ortadan kaldırmak için olduğu taktirde caizdir.

2- Kiminle savaşılması gerektiği hususunda ise “**Sizinle savaşanlarla”** cümlesi karşı tarafla silaha davranmadığı ve savaş ilan etmediği sürece savaşılmaması gerektiğini açıkça beyan etmektedir. Müslümanlar, cihat ayetlerinde işaret edilen çok istisnai durumlar dışında savaşı başlatan kimse olmamalıdır.

Ayrıca, ayetten şu anlam da istifade edilmektedir ki askeri güçler dışında sivillere, özellikle de kadın ve çocuklara saldırmamak gerekir. Zira onlar savaşa kalkışmamışlardır. Dolayısıyla da dokunulmazlıkları vardır. Nitekim büyük İslam önderi Ali bin Ebi Talib *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* kendi askerlerine şunu emretmektedir: *“Onlar saldırmadıkça siz saldırmayın. Zira siz, hakkın takipçilerisiniz ve onlara karşı bir hüccetiniz vardır. Savaşı başlatmamak sizin hak olduğunuzun apaçık bir delilidir.”[[93]](#footnote-94)*

3- Savaşın boyutları da **“haddi aşmayın.”**cümlesiyle belirlenmiştir. Zira İslam’da savaş Allah-u Teala için ve Allah-u Teala yolunda olmalıdır. Allah-u Teala yolunda hiç bir aşırılık ve tecavüz olmamalıdır. Bu yüzden İslam asrımızdaki savaşların tam tersine savaş esnasında bir çok ahlaki ilkeler tavsiye etmektedir. Örneğin silahını yere bırakanlara, savaşma gücünü kaybedenlere veya aslında savaşma gücü olmayanlara; örneğin yaşlılar, kadınlar ve çocuklara saldırmak asla caiz değildir. İslam, düşmanlara ait bağlara ve ağaçlara da karışılmasında izin vermez. Ayrıca düşmanın sularını kirletmek için kimyasal maddelerden veya diğer şeylerden istifade etmeyi de kabul etmez.

Nitekim Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur:

 *“Allah-u Teala’nın izniyle düşman ordusunu yendiğinizde kaçanları ve yaralıları öldürmeyin. Kadınlara her ne kadar büyüklerinize sövse ve size yakışık almayan laflar etse de karışmayın, üzmeyin.”*

Bu ayetin tefsirinde bütün bu söylenenlerden de anlaşıldığı üzere düşmanların İslami cihatlar adında İslam’a attıkları iftiralar ve bulundukları ithamlar da kendiliğinden açıkça iptal olmaktadır. Kur’an-ı Kerim savaşın hedefleri ve cihadın farklı boyutlarını beyan ederken açık bir dille muhaliflerin itirazlarına açıklık getirmektedir. Diğer cihat ayetlerinde bu konuda daha geniş açıklama gelecektir, inşaallah-u Teala...

**وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِّنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ وَلاَ تُقَاتِلُوهُمْ عِندَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِن قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاء الْكَافِرِينَ (191)**

**191. Onları bulduğunuz yerde öldürün. Sizi çıkardıkları yerden siz de onları çıkarın. Fitne çıkarmak, adam öldürmekten daha kötüdür. Mescid-i Haram'ın yanında, onlar savaşmadıkça siz de onlarla savaşmayın. Sizinle savaşırlarsa onları öldürün. Küfredenlerin cezası böyledir.**

**Tefsir**

Bu ayet Müslümanlara kendilerini şehir ve diyarlarından sürüp avare eden Mekkeli putperestlerle savaşılmasını ve yaptıkları bu iş sebebiyle de onları Mekke’den çıkarmalarını emretmektedir. Zira onların Müslümanlara yıllarca yaptığı eziyet ve işkence öldürmekten daha kötüydü. Hatta öldürmek dünyevi hayatını almaktır ki buna karşılık da insan uhrevi saadete ermektedir. Oysa işkencede ne dünya refahı vardır ve ne de başka bir dünyanın lezzeti ve rahatlığı.

Ama bütün bunlara rağmen yine de sahip olduğu emanet ve kutsallık açısından Mescid’ul- Haram’ın yanında kimseyle savaşılmamasını emretmektedir. Elbette eğer müşrikler caminin hürmetine riayet etmez ve orada da Müslümanlarla savaşmaya kalkışırsa buna karşılık Müslümanlar da onlara karşılık vermeli ve onları şiddetle cezalandırmalıdır.

**Nükteler**

1- Aynıyla mukabelede bulunmak, tavizsiz olmak ve şiddet kullanmak bazı hususlarda gereklidir.

2- Harem ve Mescid’ul- Haram mukaddestir; ama Müslümanların kanının saygınlığı daha mukaddestir. Burada *“Önemli ve en önemli”* kanunu söz konusudur.

3- Savaşı başlatan olmamak gerektiği gibi mukaddesatı çiğnemekte de öncülük etmemek gerekir.

4- Emredilenlerin sebebini bilmek insanın sevinç ve itaatinin en önemli nedenidir. Kur’an-ı Kerim onların öldürülmesi gerektiğinin delilini şöyle izah etmektedir: Onlar size işkence ettiler. İşkence insanı öldürmekten daha tehlikeli ve şiddetlidir. O halde onlarla savaşta gevşememelisiniz. Eğer Kur’an-ı Kerim onların Mekke’den çıkarılmasını emrediyorsa bunun delili de onların Müslümanları yıllarca vatanlarından sürüp avare kılmasıdır.

**فَإِنِ انتَهَوْاْ فَإِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (192)**

**192. Vazgeçerlerse; şüphesiz Allah bağışlar ve merhamet eder.**

**Tefsir**

Bu ayet küfürden el çektiği ve şirk ve putperestliği terk ettiği taktirde Allah-u Teala’nın da onların tövbesini kabul edeceğini, onların artık Müslümanların kardeşi sayılacağını ve hatta suçlular için öngörülen cezaların bile kendileri hakkında kaldırılacağını beyan etmektedir.

**وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلّهِ فَإِنِ انتَهَواْ فَلاَ عُدْوَانَ إِلاَّ عَلَى الظَّالِمِينَ (193)**

**193. Fitne kalmayıp, yalnız Allah’ın dini kalana kadar onlarla savaşın. Eğer vazgeçerlerse sataşmayın. Zulmedenlerden başkasına düşmanlık yoktur.**

**Tefsir**

Bu ayet İslam’da cihadın hedefini beyan etmektedir. Ayet şöyle diyor: Savaş beşerin kendi savaşlarında göz önünde bulundurduğu sıradan hedefler için olmamalıdır. Aynı zamanda savaş; yeryüzünde hakimiyet kurmak, ülkeler fethetmek ve bir çok ganimetler elde etmek için de yapılmamalıdır. Hakeza ürünlerini sunabileceği yeni pazarlar elde etmek, bir ülkenin ham maddelerini ele geçirmek ve her hangi bir grup veya ırkı başka bir grup ve ırka üstün kılmak için de savaşılmamalıdır.

Cihadın hedefi Allah-u Teala’nın rızayetini elde etmek, toplumsal adaleti sağlamak, aldatma ve sapkınlığın eşiğinde bulunanlara hidayet etmek, insani toplumlardan şirk ve putperestliği yok etmek ve Allah-u Teala’nın emrini uygulamak için olmalıdır. O halde cihad insanlık toplumunda hiç bir fitnenin olmaması ve tevhit dininin tüm toplumda yaygın hale gelmesi hedefiyle yapılmalıdır.

Ayetin devamında ise, küfürden, fesattan ve putperestlikten el çekip döndükleri taktirde hiç kimsenin kendilerine karışmamasını, intikam almaya kalkışmamasını ve geçmişlerinin görmezlikten gelinmesini emretmektedir. Zira saldırı ve cihat sadece zalimlerledir.

İslami cihat türlerini başlıca üç bölüme ayırıp şöyle özetleyebiliriz.

### 1- Saldırı cihadı

Allah-u Teala insanların rahatlık, mutluluk, tekamül özgürlük ve saadeti için bir takım program ve tasarılar öngörmüştür. Peygamberlerini de bu emirleri halka ulaştırmak ile görevlendirmiştir. O halde bir şahıs veya grup bu emirlerin tebliğini kendi aşağılık menfaatlerine engel görür ve Peygamberlerin davet yoluna mani’ olmaya çalışırsa onların ilk önce barışçıl yollarla, o da olmazsa zorla bu engelleri yolundan kaldırmaya ve kendileri için tebliğ/propaganda özgürlüğü elde etmeye çalışacağı açıktır.

Başka bir tabirle halk, tüm toplumlarda hak yolunun sesini işitmek ve davetini kabul etmekte özgür olmak hakkına sahiptir. O halde birileri onları bu meşru hakkında alı koyar, hak yolu davetçilerinin sesinin kulaklarına gelmesine mani olursa, toplumsal ve kültürel kölelik ve esaretten kurtulmalarına izin vermezse bu hak yolunun taraftarları özgürlüklerini elde etmek için her türlü meşru araçtan istifade etme hakkına sahiptir. İşte burada İslam ve diğer semavi dinlerdeki “saldırı cihadı”nın zarureti açıkça ortaya çıkmaktadır.

Hakeza bazı kimseler de müminleri dinlerinden dönmek için zorlarlarsa bu durumda da Müslümanlar her türlü meşru araçtan istifade etme hakkına sahiptir.

### 2- Savunma Cihadı

Bazen de savaş bir fert veya topluma zorla yüklenmektedir. Yani çok ince hesaplanmış bir saldırı veya apansız bir düşman tecavüzü ile karşı karşıya kalmaktadır. İşte burada bütün semavi ve beşeri kanunlar saldırıya uğrayan şahıs veya topluma kendini savunma, imkanları dahilinde olan bütün güçlerden istifade edebilme ve kendi varlığını korumak için her türlü teşebbüste bulunma hakkını vermektedir. Bu tür cihada da “savunma cihadı” denmektedir. Ahzap, Uhud, Mute, Tebuk, Huneyn ve benzeri İslami savaşlar da bu savunma amaçlı yapılan cihatlardır.

### 3- Şirk ve Putperestliği yok etme cihadı

İslam dünya insanlarını dinlerin en sonuncusu ve yücesi olan İslam dinini kabule davet ettiği halde inanç özgürlüğünü de saygın kabul etmektedir. Bu daveti kabul etmeyenlerle “sözleşmeli azınlık” ünvanıyla muamele etmekte, zor ve karmaşık olmayan özel şartlarda onlarla barış içinde yaşamayı öngörmektedir. Ama şirk ve putperestlik ne bir dindir, ne bir mezheptir ve ne de bir saygınlığa sahiptir. Şirk ve putperestlik bir tür hurafe sapkınlık ve ahmaklıktır. Gerçekte her ne pahasına olursa olsun ortadan kaldırılması gereken ahlaki ve fikri bir hastalıktır.

Başkalarının inançlarına saygılı olma sadece bu inanç ve düşüncelerin doğru bir takım köklere sahip olduğu durumda geçerlidir. Sapkınlık, hurafe ve batıl yollar ise saygı gösterilecek bir şey değildir. Bu yüzden İslam putperestliğin her ne pahasına olursa olsun, hatta savaş yoluyla da olsa insanlık toplumundan koparıp atılmasını, putperestliğin uğursuz eserlerini ve puthanelerini barışçıl yollarla olmadığı taktirde zorla yok edilmesini emretmektedir.

### Neden cihat Medine’de Onanmıştır

Bildiğimiz gibi cihad H. 2. yılda Müslümanlara farz olmuştur. Daha önce cihad farz değildi.

Bu konunun delili de çok açıktır. Zira bir taraftan Mekke’de Müslümanların sayısı çok azdı ve silahlı bir direniş sadece intihar ile sonuçlanacaktı. Öte yandan Mekke’de düşmanlar oldukça güçlüydü. Gerçekte Mekke İslam karşıtı güçlerin merkezi ve karargahı durumundaydı. Onlarla Mekke’de cihat etmek mümkün değildi. Ama Peygamber Medine’ye gelince bir çok kimse kendisine iman etti, Peygamber davetini Medine’nin içinde ve dışında yaymaya başladı, ardından İslami bir devlet vücuda getirdi. Düşmanla savaşa bileceği gerekli donanımları hazırladı. Çünkü Medine Mekke’den çok uzaklarda idi. Bu iş büyük bir güven içinde gerçekleşti. Devrimci ve kurtuluşçu güçler düşman karşısında savaş ve savunmaya hazırlandılar.

**الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ (194)**

**194. Hürmetli ay, hürmetli aya mukabildir, hürmetler karşılıklıdır; o halde, size tecavüz edene, size tecavüz ettikleri gibi tecavüz edin. Allah'tan sakının ve Allah’ın muttakilerle berâber olduğunu bilin.**

**Tefsir**

Her yılda dört ay özel bir saygınlığa sahiptir ve bu dört aylarda savaşmak haram ve yasaktır. Bunun üç ayı birbiri ardıncadır, bir ayı da ayrı olan Recep ayıdır. Birbiri ardınca gelen üç ay ise şunlardır.”Zilkade, Zilhicce ve Muharrem” Zilkade ayının adı da buradan (savaşmamak gerektiğinden) esinlenmiştir. Zira bu ayda savaşma hususunda kuud (oturmak, savaşmamak) gerekir.

İslam her yıl dört ay ateşkes ilan etmektedir. Oysa düşman sürekli mevzide beklemektedir. Bulduğu tüm fırsatları kötü istifade etmektedir. Dolayısıyla düşman Müslümanların bu dört ayda ateşkes ilan ettiğini göz önünde bulundurarak onlara saldırma hevesine kapılabilir. İşte bu yüzden ayet şöyle buyurmaktadır: “eğer düşmanlarınız bu dört aylarda size saldıracak olursa sizler de karşı koyarak bu aylarda onlarla savaşın. Haram aylarını karşılıklı gözetin. Zira kan ve İslam devletini korumanın hürmeti bu ayların hürmetinden/saygınlığından daha çoktur.

### Hürmetler karşılıklıdır

Hürmetleri çiğneyenlere kısas etmek gerekir. Daha sonra tümel bir kanun olarak şöyle buyurmaktadır: “Her kim size tecavüz ederse aynı miktarda siz de tecavüz edin.” İslam tecavüz ve saldırganlık dini değildir. Ama başkalarının saldırısını da kabul etmez. Takvalı olun ve gerekli olduğundan fazla kısas etmeyi ve bilin ki Allah-u Teala takva sahipleriyle beraberdir.

**Nükteler**

1- İslam’da çıkmaz diye bir şey yoktur. İslam’ı ve Müslümanların canını korumak mekan ve zamanları korumaktan daha önceliklidir.

2- Düşmanlara karşı koyma hususunda da adil olmak gerekir.

“**Size tecavüz ettikleri gibi tecavüz edin.”**

3- Savaş durumlarında dahi takvaya riayet etmek İslam’ın pedagojik ilkelerinden biridir.

4- Yasama sistemi Müslümanların ümitsizliğine ve kafirlerin cesaret bulmasına sebep olacak bir tarzda düzenlenmemelidir. Ayniyle mukabelede bulunmak ilkesi de bu yüzden onanmıştır.

5- Siz ayniyle mukabelede bulunma noktasında adalet çizgisini aşmaz ve takva ehli olursanız gaybi yardımlardan da istifade edersiniz.

**وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلاَ تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُوَاْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ (195)**

**195. Allah yolunda infak edin, kendinizi kendi elinizle tehlikeye atmayın, işlerinizi iyi yapın. şüphesiz Allah ihsan sahiplerini sever.**

**Tefsir**

Cihad, ihlas, güç ve uzmanlık sahibi kimselere ihtiyaç duyduğu gibi mal ve servete de ihtiyaç duymaktadır. Zira cihatta hem ruhsal ve bedensel bir hazırlık gerekir ve hem de askerler için savaş teçhizatı ve uygun silahların temin edilmesi icab eder. Doğrudur gerçi savaşın kaderini belirlemede en önemli faktör askerlerdir, ama askerlerin de teknolojik donanıma ihtiyacı vardır. İşte bu yüzden ayet, Allah-u Teala yolunda infakta bulunmamanın, insanın kendisini ve Müslümanları helak etmesi gibi olduğunu önemle vurgulamaktadır.

Özellikle o zamanlarda Müslümanlar büyük bir cihad aşkı ve heyecanını taşıyorlardı. Ama oldukça fakir ve muhtaç idiler. Savaş için gerekli malzemeleri alacak güçte değillerdi. Nitekim Kur’an-ı Kerim de yer aldığı üzere gelip Peygamberden savaşa bilecekleri bir silah temin etmesini ve kendilerini savaş meydanlarına göndermesini istiyorlardı. Ama gerekli savaş malzemeleri olmadığı için üzüntülü, bitkin ve yaşlı gözlerle geri dönüyorlardı.”**İnfak edecek bir şey bulamadıkları için üzüntüden gözyaşı dökerek geri dönenlere de sorumluluk yoktur.”**[[94]](#footnote-95)

### İnfak toplumsal yok oluşu önlemektedir

Gerçi bu ayet cihat ayetinin hemen ardında yer almıştır. Ama bu ayetten toplumsal ve tümel bir gerçek ortaya çıkmaktadır. O da şu ki infak genel olarak toplum fertlerini bir yok oluştan kurtarmaktadır. Ama infak unutulunca ve servetler toplumun belli bir sınıfının elinde toplanınca mahrum ve düşkün bir çoğunluk vücuda gelir. Çok geçmeden de toplumda büyük bir sosyal patlama gerçekleşir. Sermayedarların ve anamalcıların nefisleri ve malları bu devrim ateşinde yanar. İşte buradan infak ile yok oluşu önleme arasındaki irtibat açıkça ortaya çıkmaktadır.

O halde infak mahrum insanlara yararlı olduğu gibi anamalcıların bizzat kendisine de fayda etmektedir. Yani serveti dengelemek bizzat serveti korumaktadır. Nitekim Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* bu gerçeği işaret ederek şöyle buyurmaktadır: *“Mallarınızı zekat vererek koruyunuz.”[[95]](#footnote-96)*

**“İşlerinizi iyi yapın, şüphesiz Allah ihsan sahiplerini sever**.” Bu ayetin sonunda ihsan etmek emredilmiş ve insanı cihad ve infak aşamasından ihsan ve iyilik aşamasına yönlendirmiştir. Zira ihsan İslam’ın tam bir şekilde teveccüh ettiği insani gelişim aşamalarının en yücesidir. Bu ayetin infak ayetinin ardından gelişi de infakta tam bir iyilik ve merhametin olması gerektiğine işaret etmektedir. Dolayısıyla infak edilen şahsın rahatsız olup üzüleceği herhangi bir durum vücuda gelmemelidir.

**وَأَتِمُّواْ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلّهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ وَلاَ تَحْلِقُواْ رُؤُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ بِهِ أَذًى مِّن رَّأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ فَإِذَا أَمِنتُمْ فَمَن تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَن لَّمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (196)**

**196. Başladığınız hac ve umreyi Allah için tamamlayın. Alı-konursanız, kolayınıza gelen bir kurban gönderin. Kurban, yerine ulaşıncaya kadar, başlarınızı tıraş etmeyin. İçinizde hasta olan veya başından rahatsız bulunan varsa fidye olarak ya oruç tutması, ya sadaka vermesi ya da kurban kesmesi gerekir. Güven içinde olursanız, hacca kadar umreden faydalanabilen kimseye kolayına gelen bir kurban kesmek, bulamayana, hac esnasında üç gün ve döndüğünüzde yedi gün, ki o tam on gündür oruç tutmak gerekir. Bu, ailesi Mescid-i Haram'da oturmayan kimseler içindir. Allah'tan sakının ve Allah’ın cezasının şiddetli olacağını bilin.**

### Hac ve Umre Amellerinin Bir Fihristi

Genelde Allah-u Teala’nın evini ziyaret edenler önce umre merasimini yerine getirmektedirler. Ziyaretçiler “Mikat” adını taşıyan belli bir yerde ihram giymekte, yani ihramlı kimseye haram olan bir takım şeyleri terk etmeye söz vermektedirler. Onlar dikilmemiş iki parçadan oluşan ihram elbisesini giyerek ve “lebbeyk, lebbeky” diye seslenerek Allah-u Teala’nın evini ziyarete doğru hareket etmektedirler. Önce yedi defa Kabe’nin etrafını tavaf etmekte, daha sonra “Makam-ı İbrahim” denen yerde iki rekat namaz kılmakta ve ardından da Safa ve Merve dağı arasında yedi defa say etmektedirler. Bilahare de saç ve tırnakların bir miktarını keserek ihramdan dışarı çıkmaktadırlar.

Hac merasiminde Mekke’de ihrama girmekte, 9 zilhicce günü de Mekke’de dört fersah uzaklıkta bulunan Arafat’a gitmekte, o gün öğleden gurup vaktine kadar orada kalmakta ve Allah-u Teala’ya yalvarıp yakarmaktalar. Güneş battıktan sonra da Mekke’den 2.5 fersah uzaklıkta bulunan Meş’ar’ul- Haram’a göç etmektedirler. Gece sabaha kadar o mukaddes vadide kalmaktadırlar. Güneş doğarken o topraklarda yakınlarında bulunan Mina’ya doğru hareket etmekte ve kurban bayramı günü Cemre-i Akabe adındaki özel sütunu taşlamaktadırlar, ardından kurban kesip saçlarını tıraş ederek ihramdan çıkmaktadırlar.

Aynı gün veya daha sonra Mekke’ye geri dönmekte, Allah-u Teala’nın evini tavaf etmekte, tavaf namazını kılmakta, Safa ve Merve arasında sa’y etmekte, tavaf-i nisa etmekte ve tavaf-i nisanın namazını eda etmektedirler. On birinci ve on ikinci günlerde ise cemarat adı verilen Mina’daki üç özel sütunu yedi defa taşlamaktadırlar. On birinci ve on ikinci günlerin gecesinde Mina topraklarında kalmakta, böylece her biri tarihi hatıralardan birini canlandıran, nefis tehzibi ve toplumsal felsefelere işaret eden hac merasimini yerine getirmektedirler. Bu amellerden her birinin felsefesi ise ilgili ayetlerin tefsirinde beyan edilecektir.

**Tefsir**

Hatırlatılması gereken bir husus da şu ki ayet, bütün amellerin riya, gösteriş ve putlar için değil, sadece Allah-u Teala için ve onun emri uyarınca yapılması gerektiğini söylemektedir.

O halde ayetin “**Başladığınız hac ve umreyi Allah için tamamlayın.”** diye başlayan ilk cümlesinden de anlaşıldığı üzere hac ve umre amellerinde Allah-u Teala’ya yakınlık dileme dışında hiç bir hedef göz önünde bulundurmamalıdır.

“**Alı-konursanız, kolayınıza gelen bir kurban gönderin.”**

Daha sonra şöyle devam etmektedir. Eğer ihrama girer de hac ve umre amellerini yerine getirmek için hastalık, düşmandan korku ve benzeri engeller ortaya çıkacak olursa gücünüz oranında bir kurban vereceksiniz.

Teveccüh etmek gerekir ki bu ortaya çıkan hadise eğer bir hastalık veya benzeri bir şey ise ve umre-i müfrede için ihrama girilmiş ise keseceği kurbanı kesmesi için Mekke’ye göndermesi gerekir. bu olay bir düşman tehlikesi ise kendisine engel oldukları yerde kurbanı kesebilir. Nitekim Peygamber Hudeybiye’de böyle yaptı. Eğer hac niyetiyle ihrama girmiş iseler ve de bir hastalık ortaya çıkarsa bu taktirde de kurbanı Mina’ya göndermesi gerekir.

“**Kurban, yerine ulaşıncaya kadar, başlarınızı tıraş etmeyin.”**

Hacda yapılması gereken işlerden biri de saçlarını tıraş etmektir. Elbette kurban varması gereken yere varıp kesilmeden bu ameli yerine getiremez. Bir hastalık veya engellerle karşılaşan kimse ise yeri gelmeden saçını kesebilir. Bu amel yerine getirilince de (yani hastalık ve benzeri sebeplerden dolayı saçlarını tıraş etmiş ise) fidye vermelidir. Bu fidye üç gün oruç veya altı fakiri doyurmak veya bir koyun kurban kesme de olabilir.

“**Güven içinde olursanız, hacca kadar umreden faydalanabilen kimseye kolayına gelen bir kurban gönderin.”**

Hastalık veya düşman engeliyle karşılaşmaktan kurtulduktan sonra temettu’ haccını yapmak için de gücünüz oranında deve, inek veya koyun kesmeniz gerekir. Eğer bir kurban bulunmazsa veya mali durumunuz buna müsait değil ise bu taktirde o hac günlerinde (yedinci, sekizinci ve dokuzuncu günlerinde) üç gün ve döndükten sonra da yedi gün olmak üzere toplam on gün oruç tutmalıdır.”**tam on gündür.”**

Üç gün ile yedi gün toplam olarak on gün ettiği çok açık olduğu halde Kur’an-ı Kerim tam on gün olduğunu ifade ediyor. Belki de bu on gününün tam olarak kurbanın yerine geçtiğine işaret etmektedir.

“**Bu, ailesi Mescid-i Haram'da oturmayan kimseler içindir.”**

Temettu haccı; Mescid’ul- Haram’ın içinde veya yakınlarında oturmayanlar içindir. Fakihler arasında meşhur olduğu üzere Mekke’den en az on altı fersah (48 mil) uzakta olanlar temettu haccını yerine getirmelidirler. Ama Mekke’den on altı fersahlık sınırlar içerisinde olanlar ise “Kıran” veya “ifrad” haccını eda etmelidirler. Bu konunun açıklaması ve kaynakları fıkıh kitaplarında yer almıştır.

Ayet sonunda da takvayı tavsiye etmekte, verilen emirler hususunda kusur edilmemesini öğütlemekte ve insanlara kendilerini Allah-u Teala’nın şiddetli azabından korumalarını önermektedir. Bu önemle vurgulama belki de haccın önemli bir İslami ibadet oluşu sebebiyledir. Eğer merasimi dikkatle yerine getirilmez ve ruhu unutulursa Müslümanlar çok büyük zararlar görür.

Hac müminlerin emiri Hz. Ali’nin *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* “İslam’ın bayrağı” ve “İslam’ın önemli şiarı” diye nitelendirdiği bir ibadettir. Nitekim ömrünün son zamanlarında yaptığı vasiyette de şöyle buyurmuştur:

 *“Allah için hayatta olduğunuz müddetçe Allah’ın evinden el çekmeyin. Eğer ziyareti terk edilirse sizlere fırsat verilmez, varlığınız tehlikeye düşer. [[96]](#footnote-97)*

Nitekim bazı İslam düşmanları da, “Hac, canlı tutulduğu müddetçe onlara asla galip gelemeyiz.” demişlerdir. [[97]](#footnote-98)

Hakeza İslam bilginlerinden biri şöyle demiştir: “Eğer Müslümanlar haccın manasını anlamazlarsa eyvahlar olsun onlara ve eğer başkaları haccın anlamını anlarlarsa yine eyvahlar olsun onlara.”

**الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلاَ رَفَثَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ جِدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللّهُ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى وَاتَّقُونِ يَا أُوْلِي الأَلْبَابِ (197)**

**197. Hac bilinen aylardadır. O aylarda hac farizasını eda eden kimse bilmelidir ki, hacda kadına yaklaşmak, sövüşmek, dövüşmek yoktur. Ne hayır yaparsanız Allah onu bilir. Kendinize azık edinin, şüphe yok ki azığın en iyisi takvadır. Ey akıl sahipleri sadece benden korkun.**

#### Tefsir

Kur’an-ı Kerim bu ayette haccın belli aylarda yapılması gerektiğini, haccın yılın tüm günlerinde yerine getirilemeyeceğini beyan etmektedir. Hadis, tefsir ve fıkıh kitaplarında da okuduğumuz gibi bu ibadeti Şevval, Zilkade ve Zilhicce’nin ilk on gününde yerine getirmek gerekir. Haccın bir bölümünü Zilhicce ayının dokuzuncu ve onuncu günlerinde, diğer bir bölümünü ise bütün bu müddet zarfında eda etmesi gerekir.

“**O aylarda hac farizasını eda eden kimse bilmelidir ki, hacda kadına yaklaşmak, sövüşmek, yoktur.”**

Daha sonra şöyle beyan etmektedir: İhram ve hac amelleriyle meşgul olmak sebebiyle haccı kendine farz kılanlar hac amellerini yerine getirirken cinsel lezzetlerden ve günah işlemekten el çekmelidir. Faydasız konuşmaları ve değersiz tartışmaları bir kenara itmelidir. Zira bu mekan halisane ibadet etmek ve maddi lezzetleri terk etmek mekanıdır. Ruhun güç elde etmesi, maddi cihandan tümüyle kopup madde ötesi aleme yüz çevirmesi, aynı zamanda kardeşlik, birlik ve infak iplerine sağlamca tutunması gerekir.

Daha sonra şöyle buyurmaktadır:

“**Ne hayır yaparsanız Allah onu bilir.”**

Yaptığınız bütün hayır işlerini Allah-u Teala bilmektedir. Bu siz iyilere verilen ilk mükafattır. Zira iman sahibi insanın ilk etapta mutluluğu Allah-u Teala için yaptığı iyi amellerini O’nun biliyor olmasıdır. Bu oldukça lezzet verici bir durumdur.

“Kendinize azık edinin, şüphe yok ki azığın en iyisi takvadır.”

Ayetin bu bölümünde azık hazırlanması emredilmiştir. Denildiği üzere o zamanlar Yemen halkından bir grup Allah-u Teala’nın evini ziyaret için gittiklerinde yanlarına hiç bir azık almıyorlardı. Onların mantıkları da şuydu: “Biz Allah-u Teala’nın evini ziyarete gidiyoruz. O’nun bize rızık vermemesi mümkün müdür?Oysa Allah-u Teala herkesin rızkını doğal yollarla kendisine ulaştırmaktadır.”

Bu yüzden Kur’an-ı Kerim bu bölümde azık hazırlanmasını ve ziyarete giderken kendileriyle yiyecek götürmelerini emretmektedir.

Aynı zamanda manevi bir meseleye de işaret etmektedir ve bu azığın yanı sıra takva olarak bilinen başka bir azığın da var olduğunu bildirmektedir.

Bu cümle çok büyük bir incelikle şu gerçeği de gözler önüne sermektedir ki hac seferinde gaflet etmemeniz gereken sayısız manevi azıklar vardır. Burada başka hiç bir yerde görülmeyen özel ilahi cilveler, tevhid kahramanı İbrahim’in canlı fedakarlık sahneleri ve İslam’ın tecessüm etmiş tarihi apaçık gözlerle görülmektedir. Uyanık bir ruh ve canlı bir düşünceye sahib olanlar bu eşsiz ruhani seferden kendileri için bütün bir ömür istifade edecekleri manevi azıklar temin edebilir.

**“ Ey akıl sahipleri sadece benden korkun.”**

Bu cümlede de bilginlere hitab edilmekte, takva sahibi olmaları önemle vurgulanmaktadır. Zira bu yüce pedagojik programlardan en çok nasib alanlar da onlardır. Diğer insanlar ise sadece bunun dış yüzeyinden ve zahirinden istifade edebilmektedir.

لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضْلاً مِّن رَّبِّكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُم مِّنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُواْ اللّهَ عِندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِن كُنتُم مِّن قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّآلِّينَ (198) ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُواْ اللّهَ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (199)

**198. (Hacda) Rabbinizden fazl (ticaret ve rızık) istemenizde bir günah yoktur. Arafat’tan indiğinizde, Allah'ı Meş'ar'il- Haram'da anın; size hidayet ettiği için O’nu zikredin. Halbuki siz önceleri hiç şüphesiz sapıklardandınız.**

**199. Sonra, insanların toplu olarak akın ettiği yerden, siz de akın edin. Allah'tan mağfiret dileyin. Allah bağışlar ve merhamet eder.**

Tefsir

### Hac mevsiminde ekonomik faaliyetler

Cahiliye döneminde hac merasimlerini yerine getirirken her türlü muamele, ticaret, taşımacılık ve nakliyecilik işi haram ve günah olarak kabul ediliyordu. Hac mevsiminde böyle bir şey yapanların haccı batıl kabul ediliyordu. Müslümanlar hac günlerinde bu cahili hükümlerin onanıp onanmayacağını merakla bekliyor; İslam açısından bunların bir değer ifade edip etmediğini bilmek istiyorlardı.

Söz konusu ayet bu cahiliye dönemi kalıntısı olan hükmü, yani hac mevsiminde ticaret yapmanın haram olduğu inancını yalanlamakta ve hac mevsiminde her türlü ticaret ve muamelenin sakıncasının olmadığını beyan etmektedir. İnsanların Allah-u Teala’nın feyzinden nasiplenmesinin, bir kar elde etmesinin ve kendi el emeği göz nuru ürünlerinden istifade etmesinin hiç bir çekincesi olmadığı belirtilmededir.

Öyle ki İslami kaynaklarda haccın felsefesi beyan edilirken; “ahlaki”, “siyasi” ve “kültürel” felsefenin yanı sıra ekonomik felsefesine de işaret edilmektedir. Müslümanların dünyanın farklı beldelerinden Allah-u Teala’nın evi Kabe’ye doğru akın etmesi ve büyük bir İslami kongre teşkil etmesi İslam ülkelerinde genel ekonomik bir kalkınmanın temelini oluşturabilir. Ekonomik uzmanları hac merasimi öncesi veya sonrasında bir araya toplanabilir, eş güdümlü bir düşünce ve hareketle İslam ülkelerinin ekonomik kalkınması için sağlam bir temel oluşturabilirler. Gerçek bir ticari değiş tokuş (takas) sistemi kurarak kendilerini İslam düşmanlarının ekonomik sömürüsünden kurtaracak güçlü bir ekonomik yapı vücuda getirebilirler.

O halde ticari muamele ve değiş tokuş sistemi de İslam toplumlarını düşmanları karşısında güçlendirecek en önemli etkenlerden biridir. Zira bilindiği gibi hiç bir millet güçlü bir ekonomik yapıya sahip olmadan tam bir bağımsızlık elde edemez. Ama elbette ticari faaliyetler de haccın ibadi ve ahlaki boyutlarının etkisinde olmalıdır; onların üstünde ve önünde değil. Müslümanların ne mutlu ki hac öncesi veya sonrasında bu iş için gerekli vakti de vardır.

Hişam bin Hakem şöyle demektedir: İmam Sadık’a *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* “Neden Allah-u Teala insanlara haccı ve evini tavaf etmeyi emretmiştir.” diye sordum İmam *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurdu: *“Allah-u Teala insanları yarattı... ve onlara dini itaat ve dünyevi maslahatlarını da kapsayan bir ameli (haccı) emretti. Hac mevsiminde Müslümanlar doğu ve batıdan oraya akın ederek bir araya gelmekte ve birbiriyle tanışmaktadır. Böylece her millet diğer milletlerin iktisadi ürünlerinden ve ticaretinden istifade etmekte; yolcular ve nakliyeciler bu yolculukta taşıma araçlarını kiraya vererek faydalanmakta, insanlar Peygamber’in (Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun) rivayet ve eserleriyle tanışmakta, bu eserler böylece canlı kalmakta ve unutulmamaktadır. Her millet sadece kendi muhiti hakkında konuşacak olursa helak olur. Şehirler harabeye dönüşür. Ticari menfaatler ve istifadeler ortadan kalkar. Peygamber-i Ekrem’in (Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun) rivayet ve eserleri yok olur. Haccın felsefesi işte budur.”[[98]](#footnote-99)*

“Arafat’tan indiğinizde...”

Kur’an-ı Kerim bu bölümde şunu emretmektedir: Arafat’ta yapılması gereken şeyleri yaptıktan sonra Mekke’den iki buçuk fersah uzaklıkta; Mina ile Arafat arasında yer alan Meş’ar’ul- Haram’a doğru harekete geçmek gerekir. Orada da Allah-u Teala’nın zikriyle meşgul olunmalıdır.

“size hidayet ettiği için O’nu zikredin.”

Bu bölümde de şunu hatırlatmaktadır ki Allah-u Teala’nın hidayetine şükretmek için Meş’ar’ul- Haram’da onu zikretmek gerekir. bu zikir Allah-u Teala’nın bizlere verdiği hidayet ile uyum içinde olmalıdır.

O günkü Müslümanlar büyük bir nimet olan hidayetin ne kadar değerli bir nimet olduğunu çok iyi biliyorlardı. Zira onlar Arabistan yarımadasının sapıklık ve delalet içinde yüzdüğü yıllardan çok uzak kalmış değillerdi. Onlar Allah-u Teala’nın bu temiz din vasıtasıyla kendilerini onca çaresizlikler, sapıklıklar ve şaşkınlıklardan nasıl kurtardığını gözleriyle görüyorlardı.”Halbuki siz önceleri hiç şüphesiz sapıklardandınız.”

### Neden Arafat’a “Arafat” Denmiştir?

Daha önce de söylediğimiz gibi “Arafat” Mekke’den dört fersah uzaklıktaki geniş bir çöldür. Hacılar dokuz zilhicce günü öğle vaktinden güneş batımına kadar orada kalmaktadırlar. Bu toprakların Arafat olarak adlandırılması hususunda çok çeşitli değerlendirmeler yapılmıştır. Bu cümleden şöyle denmiştir: Allah-u Teala’nın vahiy elçisi Cebrail hac menasikini İbrahim’e burada öğretmiştir. İbrahim de öğrendikçe *“Tanıdım, tanıdım, tanıdım”* demiştir.

Elbette bu isimlendirmenin başka bir gerçeğe işaret ettiği de olasıdır. O da şu ki; haccın ilk merhalelerinin başladığı bu topraklar Allah-u Teala’nın marifeti ve tanınması noktasında çok uygun bir ortam oluşturmaktadır. Gerçekten de insanın bu topraklara girdiğinde kapıldığı manevi ve ruhani cazibeyi ifade edebilmesi mümkün değildir. Hepsi tek şekil, tek düze, herkes bedevi, dünyanın tumturağından ve debdebesinden uzak, masmavi gökler altında günah kirliliğinden münezzeh, özgür bir havada yaşamaktadır. Orada vahiy meleği Cebrail kanat çırpmakta, ılgıt ılgıt esen rüzgarları arasında Cebrail’in terennümü duyulmakta, İbrahim Halil’in yürekli sesi işitilmekte, İslam Peygamberinin sadr-ı İslam’daki mücahitlerin hayat verici feryatları kulaklarda yankılanmaktadır. Tabiat ötesi dünyaya bir pencere mesabesinde olan bu hayal topraklarında insan sadece Allah-u Teala’yı tanıma neşesiyle sarhoş olup bir an yaratılışın genel tespih zemzemesiyle uyum içine girmekle kalmıyor, kendi varlığı içinde de kaybettiği ve ardı sıra bulmak için gezindiği ömründen ibaret olan o kendi benliğini bulmakta, kendi halinin arifi olmakta, kendisinin gece gündüz rızkını elde etmek için büyük bir açgözlülükle çöl ve dağları aşan ve bulduğu hiç bir şeyle susuzluluğunu gideremeyen o kimse olmadığını anlamaktadır. İçinde asıl kimliğini teşkil eden başka bir benliğin gizli olduğunu hissetmektedir. Evet bu topraklar “Arafat” olarak adlandırılmıştır. Ne adar ilginç ve uygun bir isim!

Meşar’ul- Haram’ın bu isimle isimlendirilmesinin nedeni hususunda da şöyle denmiştir: Orası hac şiarları için bir merkez ve bu semavi azamete sahib ve büyük merasimin nişanesi olan bir yerdir. Ama unutmamak gerekir ki “meş’ar” da “şuur” kökünden türemiştir. O tarihi ve heyecanlı gecede (Zilhicce ayının onuncu gecesi) Allah-u Teala’nın evinin ziyaretçileri kendilerini bir müddet Arafat’ta terbiye ettikten sonra oraya doğru akın etmekte, gece sabaha kadar yumuşak kumlar üzerinde yıldızlarla süslü göğün altında büyük mahşerin küçük bir örneği ve büyük kıyamet gününün sadece bir sahnesi olan bu topraklarda insanlar dev deniz dalgaları gibi harekete geçmekte ve sabaha kadar unutulmaz bir görünüm vermekteler. Bu riyadan uzak, sefalı ve uyarıcı topraklarda masum ihram elbiseleri içinde, o yumuşak kumlar üzerinde insan içinde fikir, şuur ve düşüncenin yepyeni pınarlarının kaynadığını hissetmekte ve kalbinin derinliklerindeki çağlayış sesini duymaktadır. Bu yüzden oraya da “Meş’ar” denmiştir.

“Sonra, insanların toplu olarak akın ettiği yerden, siz de akın edin.”

Allah-u Teala bu ayette Kureyş’in kendileri için kabul ettikleri bir ayrıcalığın üzerine butlan çizgisi çizmektedir. Kureyş kendilerini *“dinde muhkem ve sağlam olanlar”*, olarak nitelendirmekte, İbrahim’in çocukları ve Kabe’nin bakıcıları olduğunu ifade etmekteydiler. Kendileri için bir ayrıcalık olarak kabul ettikleri bu makamlardan hiç birini diğerleri için reva görmüyorlardı. Onlara göre Mekke hareminden dışarıda olan şeylerin saygınlığı Mekke hareminde olan şeylerin saygınlığından çok farklıydı. Bunları eşit kabul etmek mümkün değildi. Aksi taktirde Arapların kendilerine hiç bir değer vermeyeceklerini sanıyorlardı. Sadece bu yüzden Mekke hareminin dışında kalan Arafat’ta durmayı terk ettiler. Oysa onlar da Arafat’ta vakfetmenin İbrahim’in dininin ve hac görevlerinin bir parçası olduğunu çok iyi biliyorlardı. Kur’an-ı Kerim bu ayette Müslümanların o yerde (Arafat’ta) durmalarını ve oradan hep birlikte Meş’ar’e doğru hareket etmelerini, oradan da Mina’ya doğru harekete geçmelerini ve bu yanlış ayrıcalığa son vermelerini emretmektedir.

Buraya kadar söylenenlerden de anlaşıldığı üzere bu ayet Meş’ar’ul- Haram’dan Mina topraklarına doğru hareket etmeye işaret etmektedir. Bu yüzden belli bir sıralamaya delalet eden “sümme” (sonra) kelimesi de Arafat ve Meş’ar topraklarından hareket ifadesinden sonra zikredilmiştir.

Gerçekte Kur’an-ı Kerim bu beyanla bütün insanların istisnasız olarak önce Arafat’a, sonra Meş’ar’ul- Haram’a ve daha sonra da Mina’ya doğru harekete geçmelerini emretmektedir.

Daha sonra şöyle buyurmaktadır: “Allah'tan mağfiret dileyin” Allah-u Teala’dan bağışlanma dileyin, cahiliye düşünce ve hayallerinden sıyrılın. Zira hac eşitlik ve beraberlik dersidir. Sonra da ayet Allah-u Teala’nın gafur (bağışlayıcı) ve rahim (rahmet edici) olduğunu beyan etmektedir.

فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُواْ اللّهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا فَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاَقٍ (200) وِمِنْهُم مَّن يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ (201) أُولَـئِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِّمَّا كَسَبُواْ وَاللّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ (202)

**200. Hac ibadetinizi bitirdiğinizde, babalarınızı andığınız gibi, hatta ondan daha kuvvetli bir anışla Allah'ı anın.”Rabbimiz! Bize dünyada ver” diyen insanlar vardır. Öylesinin, ahirette bir payı yoktur.**

**201. İnsanlardan, “Rabbimiz! Bize dünyada iyiyi, ahirette de iyiyi ver, bizi ateşin azabından koru” diyenler vardır.**

**202. İşte onlara, kazançlarından (ve dualarından) ötürü karşılık vardır. Allah hesabı çabuk görür.**

Tefsir

İmam Bakır’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle nakledilmiştir: *“Cahiliye dönemlerinde hac merasimini yerine getirdikten sonra büyük bir toplantı düzenleyerek orada kendilerine babalarından nasip olan hayali övünçlerini ve geçmişlerini açıklıyorlardı. Kur’an-ı Kerim bu yüzden hac amellerini yerine getirdikten sonra da Allah-u Teala’yı zikretmelerini, o büyük toplantıda Allah-u Teala’nın sonsuz nimetlerini anmalarını ve kalplerini Allah-u Teala’ya yöneltmeleri gerektiğini hatırlatmaktadır. En azından cahiliye döneminde babalarını zikrettikleri gibi, hatta daha şiddetli bir şekilde Allah-u Teala’yı zikretmeleri gerektiğini bildirmektedir.”*

“Babalarınızı andığınız gibi, hatta ondan daha kuvvetli bir anışla Allah'ı anın.”

Bu ayet ayrıca büyüklük ve azametin Allah-u Teala ile irtibat sayesinde olduğunu; atalarıyla ilgili hayali övünçler ile hiç bir ilgisinin olmadığını söylemektedir.

“... diyen insanlar vardır.”

Daha sonra Kur’an-ı Kerim iki grubun durumunu açıkça beyan etmekte, anlayış ve düşünce ölçülerini ortaya koymaktadır. Onlardan bir grubu maddi menfaatleri dışında hiç bir şeyi görmemekte ve Allah-u Teala’dan bunun dışında hiç bir şey istemeyerek şöyle demektedirler:

 “İnsanlardan, “Rabbimiz! Bize dünyada iyiyi, ver diyenler vardır.”

“Rabbimiz bize dünyada... ver!” diyenlerin maneviyattan hiç bir nasipleri yoktur, ahirette de hiç bir nasipleri olmayacaktır ve insanın her şeye muhtaç olduğu o ebedi alemde bunların hiç bir nasipleri bulunmayacaktır.

İkinci grup ise sadece maddi hayatı düşünmezler, dünya hayatını da manevi gelişimin ön koşulları olarak isterler ve hem de ahiret aleminin saadetini talep ederler. Bu ayet maddi ve manevi meselelerdeki İslam mantığını açık bir şekilde ortaya koymaktadır. İslam sadece maddiyat içinde yüzenleri kınadığı gibi dünya hayatına hiç ilgi duymayanları da şiddetle eleştirmektedir.

“İnsanlardan, “Rabbimiz! Bize dünyada iyiyi, ahirette de iyiyi ver, bizi ateşin azabından koru” diyenler vardır.”

Ayette geçen “hasene” kelimesi iyilik anlamındadır. İyilik de bütün maddi ve manevi güzellikleri kapsayan geniş bir anlama sahiptir. Bazı rivayetlerde dünya ve ahiretteki iyilikten maksadın ne olduğu hususunda İslam Peygamberi’nden *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle nakledilmiştir.

*“Kendisine şükreden bir kalp, zikreden bir dil ve dünya ve ahiret işlerinde kendisine yardım eden mümin bir eş ile nasiplenen kimseye gerçekte dünya ve ahiret iyiliği verilmiştir ve ateşten korunmuştur.”[[99]](#footnote-100)*

Açıkça bilindiği gibi bu hadis tümel anlamın özel bir anlamla tefsir edilmesi ve apaçık örneklerine parmak basılmasındadır; Sadece burada zikredilenlere özgü değildir.

“**İşte onlara, kazançlarından (ve dualarından) ötürü karşılık vardır. Allah hesabı çabuk görür.”**

Geçen konunun devamında yer alan bu ayette bu iki grubun kazandıklarıyla nasiplendiklerini ve faydalandıklarını okumaktayız. Hem Allah-u Teala’dan sadece dünyayı isteyenler ve hem de Allah-u Teala’dan hem dünyayı ve hem de ahireti isteyenler mahrum kalmamaktadır. Ama elbette her ikisi de kendi istekleri çerçevesinde...

Allah-u Teala kıyamette çok kısa bir zaman içinde bütün insanların hesabını görmektedir. Hiç kimsenin hesabı bir başkasının hesabına engel teşkil etmeyecektir.

Nitekim müminlerin Emiri Hz. Ali’den *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle nakl edilmiştir: *“Allah-u Teala bütün insanlara bir anda rızık verdiği gibi bir anda onların hesabını görecektir. [[100]](#footnote-101)*

Bu yüzden ayette şöyle buyurmaktadır:

“**Allah hesabı çabuk görür.”**

Bu ayette Allah-u Teala tarafından hesabın çok çabuk görüleceği hatırlatılmıştır.

**وَاذْكُرُواْ اللّهَ فِي أَيَّامٍ مَّعْدُودَاتٍ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّرَ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّقَى وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ (203)**

203. Allah'ı sayılı günlerde (Zilhicce’nin 11, 12 ve 13. Günlerinde) anın. Acele edip (Allah’ın zikrini) iki gün yapanlara da, geri kalıp (üç gün zikreden) takva sahiplerine de günah yoktur, Allah'tan sakının. O’nun katında toplanacağınızı bilin.

Tefsir

Bu ayet hac merasiminin ardından Allah-u Teala’yı zikr etmenin şeklini şöyle tayin etmektedir: İnsanlar cahiliye dönemine ait hayali böbürlenmeler yerine en azı iki, en çoğu üç gün olan bu sayılı günlerde Allah-u Teala’yı zikr etmektedirler. Bu günler önceki ayetlerden de anlaşıldığı üzere kurban bayramı merasiminden sonradır. Dolayısıyla onbir ila onüçüncü günlerdir. Bu günler rivayetlerde “eyyam-i teşrik” günleri olarak adlandırılmıştır. Anlaşıldığı üzere bu günler insanın can ve ruhunu bu dini yüce merasim ışığında aydınlatan, ilahileştiren günlerdir.

Bu zikirler hadislerde şöyle beyan edilmiştir: Başlangıcı bayram günü öğle namazından sonra, sonu ise on ikinci günü sabah namazından sonra olan toplam on bir namazın ardından şu ilham verici cümleler dile getirilmeli, tekrarlanmalıdır:

الله اكبر، الله اكبر، لا اله الاالله والله اكبر، الله اكبر ولله الحمد، الله اكبر علي ما هدانا، الله اكبر علي ما رزقنا بهيمت الانعام و الحمد لله علي ما ابلانا

*“Allahu ekber, Allahu ekber, la ilahe illallah vallahu ekber, Allahu ekber, ve lillahil hamd, Allahu ekber ala ma hedana, Allahu ekber ala ma rezekana behmitel enam vel hamdu lillah ala ma eblana”*

 “Allah-u Teala en büyüktür, Allah-u Teala en büyüktür, Allah-u Teala’dan başka ilah yoktur, Allah-u Teala en büyüktür, Allah-u Teala en büyüktür ve Hamd Allah-u Teala’ya mahsustur. Bizleri hidayet ettikleri hasebiyle Allah en büyüktür, bizlere hayvanlar ile rızıklandırdığı için Allah en büyüktür bize ettiği iyiliklerden dolayı hamd ona mahsustur...”

 “Onun üzerine günah yoktur.” cümlesi belki de Allah-u Teala’yı iki veya üç gün tercihli olarak zikr etmenin mümkün olduğuna işarettir. Yani bu ikisinden hangisini seçerse seçsin kendisine bir günah yoktur. Ayetin ilk açık anlamı budur.

Elbette Allah-u Teala’nın evini ziyaret edenlerden günahların silindiğine işaret ediyor da olabilir. Zira sonu bu zikirler ile biten hac merasimini iman, ihlas ve teveccüh ile yerine getirdikten sonra İnsanların kalp ve canından önceki günahların etkileri ve kötülüklerin kalıntıları silinir, yıkanır ve günahtan arınmış tertemiz bir ruhla bu terbiyeye dayalı büyük eğitim merkezinden dışarı çıkar.

“takva sahiplerine...”cümlesi de bu gerçeği teyid etmekte, önemle vurgulamaktadır.

Ayetin sonunda ise şöyle buyurulmaktadır:

 **“Allah'tan sakının. O’nun katında toplanacağınızı bilin.”**

وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُّ الْخِصَامِ (204) وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيِهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللّهُ لاَ يُحِبُّ الفَسَادَ (205) وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللّهَ أَخَذَتْهُ الْعِزَّةُ بِالإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَبِئْسَ الْمِهَادُ (206)

**204. Dünya hayatına dair konuşması seni şaşırtan ve kalbinde olana Allah'ı şahit tutan insanlar vardır. Halbuki o düşmanların en azılısıdır.**

205. İşbaşına geçince (hakimiyeti ele geçirince), yeryüzünde fesat çıkarmaya, ekin ve nesli yok etmeye çalışır. Allah fesadı sevmez.

206. Ona: “Allah'tan sakın” denince, gururu kendisine günah işletir, artık ona cehennem yeter, ne kötü yataktır!. .

Nüzul Sebebi

Bu ayetler Ahnes b. Şerik hakkında nazil olmuştur. Ahnes oldukça yakışıklı ve güzel konuşmayı bilen birisi idi. Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* dostu olduğunu iddia ediyor ve kendisini Müslüman göstermeye çalışıyordu. Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* yanına her geldiğinde oturuyor ve iman ettiğini ifade ediyordu. Oysa bu şahıs münafıktı. Peygamber’i *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* sevdiğine dair yemin ediyordu ve ona iman ettiğini dile getiriyordu. Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* de ona ilgi gösteriyor, kendisinden zahiri sevgisini esirgemiyordu.

Ahnes ile Sakif kabilesi arasında düşmanlık baş gösterince onlara karşı gece baskını düzenledi, hayvanlarını öldürdü ve ekini ateşe verdi.

Bazı müfessirlerin dediğine göre Ahnes bir müslümanın tarlasından geçince orayı ateşe verdi, hayvanlarını öldürdü ve bu vesile ile içindeki nifak ve iki yüzlülüğünü ortaya çıkardı. Bunun üzerine söz konusu ayet bu esnada nazil oldu.

Tefsir

Nüzul sebebinde de beyan edildiği gibi ayet bazı münafıkların nifak ve iki yüzlülüğüne işaret etmekte, Peygamber’i *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bu tür insanlardan sakındırmakta ve şöyle buyurmaktadır: Bazı insanlar sözde iman ettiklerini iddia ediyorlar, sözlerinin tümüyle inançlarını yansıttığına dair yemin ediyorlar, oysa onlar en azılı düşmanlardır. Bu yüzden bu kişiler Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* huzurundan ayrılır ayrılmaz yeryüzünde fesat çıkarmak, ekinleri yok etmek, insanları ortadan kaldırmak ve hak dini iptal etmek için durmadan çalışmakta, faaliyet göstermektedir.

Allah-u Teala amellerini örttükleri o perdeyi kaldırmakta ve içindeki sırları Peygamber için ifşa etmektedir. Onların yeryüzünde fesadı yaymak için çalışıp çabaladığını hatırlattıktan sonra şöyle buyurmaktadır: Eğer bunlar kendi iddialarında doğru sözlü olsa idiler asla yeryüzünde fesat çıkarmaya kalkışmaz ve bozgunculuk etmezlerdi. Zira herkesin de açıkça bildiği gibi Allah-u Teala fesat ve bozgunculuğu asla sevmez.

“Allah fesadı sevmez.”

Peygamberin bu tür insanlara güler yüz göstermesinin sebebi de insanlardan apaçık bir kötülük görülmedikçe zahire göre hüküm vermek ve söylediği sözleri yalan olduğu ortaya çıkmadıkça kabul etmek ile yükümlü kılınmış olmasıydı.

Bazılarının ifade ettiği ihtimale göre ise “İşbaşına geçince (hakimiyeti ele geçirince)” cümlesinden maksat hükümet ve devlettir. Zira “tevella” kelimesi hükümet anlamına gelen “velayet” kökünden türemiştir. Bu yüzden ayetin tefsiri de şöyledir: Münafıklar hükümeti ele geçirince yeryüzünde fesat ve bozgunculuk etmeye çalışır, Allah-u Teala’nın kulları arasında zulüm ve sömürü yoluna baş vururlar. Onların bu zulüm ve sömürüsü sebebiyle bayındır yerler harap olmaya yüz tutar; insanların mal ve canı havaya savrulur. Onları bu çirkin amellerinden nehy edince de inatçılık ve bağnazlıkları uyanır, nasihat edenlerin öğütlerine kulak vermediği gibi kendine özgü gurur ve kendini beğenmişlik ile de hata ve günahlarını arttırır. Böyle insanlara cehennem ateşi dışında hiç bir şey baş eğdiremez.

 “ ona cehennem yeter!”

Hakikatte bu ayet münafıkların diğer bir sıfatına işaret etmektedir. Onların kaba yobazlığı ve şiddetli inatçılığı kendilerini büyük günahları işlemeye kadar sürükler.

 “gururu kendisine günah işletir.”

Oysa iman sahibi insanlar iman hükümeti sayesinde bu çirkin sıfatlardan ve tehlikeli etkilerden münezzehtir.

**وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاء مَرْضَاتِ اللّهِ وَاللّهُ رَؤُوفٌ بِالْعِبَادِ (207)**

207. İnsanlar arasında, Allah’ın rızasını kazanmak için canını verenler vardır. Allah kullarına karşı şefkatlidir.

Tefsir

Ehl-i Sünnet’in 7. yüzyıl alimlerinden olan İbn-i Ebi’l- Hadid, Şerh-u Nehc’ul-Belağa adlı kitabında şöyle demektedir: “Bütün müfessirler bu ayetin Ali b. Ebi Talib hakkında nazil olduğunu beyan etmişlerdir. Hz. Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* hicret gecesi Peygamberin yatağına uzanmıştır. Bu olay tevatür derecesinde nakl edilmiştir. Kafir veya deliler dışında hiç kimse bunu inkar edemez.” [[101]](#footnote-102)

Olayın özeti şudur: “Mekkeli müşrikler Peygamber’i *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* öldürmek için her kabileden bir kişiyi seçmek ve Peygamber’i *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* toplu bir şekilde ortadan kaldırma kararını aldılar. Böylece HaşimOğulları kan talebinde bulunmak için kıyam etmeyecek ve bu amelleriyle Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* elinden kurtulmuş olacaklardı. Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* onların bu komplosundan haberdar oldu ve Hz. Ali de *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* sağ salim Mekke’den çıkabilmesi için onun yatağına yatmaya razı oldu.

Hz. Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* o tehlikeli gecede Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* yerine yatınca Allah-u Teala iki güçlü meleği Cebrail ve Mikail’e şöyle buyurdu. Sizden hanginiz bir diğeriniz için feda olmaya razı olur?” İkisinden hiç birisi bir diğerine feda olmaya hazır olmadı. Bunun üzerine Allah-u Teala şöyle buyurdu: “Bakınız, Ali b. Ebi Talib nasıl de kendisini Allah-u Teala’nın resulüne feda etmektedir.

Ehl-i Sünnet alimlerinden bir çoğu Hz. Ali'nin *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* bu fazilet ve üstünlüğünü itiraf etmişlerdir. Allame Emini el- Gadir, kitabının c. 2 s. 48’de bu alimlerin adlarını detaylıca beyan etmiştir. Bu cümleden Müsned-i İmam Ahmed Hanbel, c. 1, s. 348’de Hz. Ali'nin *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* bu üstünlüğü dile getirilmiştir. Etyeb’ul- Beyan tefsirinde ise şöyle yer almıştır: Gayet’ul- Meram kitabında İmam Ali'nin *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* fedakarlıkları hakkında yirmi hadis zikr edilmiştir. Ondan dokuz hadisi Ehl-i Sünnet alimlerinden, on bir hadisi ise Şii alimlerden nakl edilmiştir. Onların dediğine göre bu ayet Hz. Ali'nin *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* fedakarlıkları hakkında nazil olmuştur.[[102]](#footnote-103)

H. 3. asırda yazılan Tarih-i Taberi C. 2, s. 373’de Hz. Ali'nin *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* Resulullah’ın *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* yatağına yatma olayı detaylıca beyan edilmiştir. Hakeza Tarih-i Yakubi C. 2, s. 39’da da bu konu açık bir şekilde dile getirilmiştir. İbn-i Ebi’l Hadid’in kaleme aldığı Şerh-u Nehc’ül- Belağa c. 4, s. 73’de ise şöyle yer almıştır: “Muaviye bu ayetin İbn-i Mülcem hakkında nazil olduğunu söylemeleri için din satıcılarına tam dört bin dirhem para ulufe dağıtmıştır.”

Gazali, İhya’ul-ulum, c. 3, s. 238’de, Sibt b. Cevzi Hanefi ise Tezkiret’ul- Havas’da; İbn-i Hişam Siret c. 2, c. 291’de; Halebi, Siret’ul- Halebiyye, c. 2, s. 29’da; İbn-i Sebbağ-i Maliki, Fusul’il- Muhimme’de ve bir çok Sünni ve Şii alimleri de kendi kitaplarında bu ayetin Ali b. Ebi Talib *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* hakkında nazil olduğunu açık bir dille beyan etmiştir.

Mesajlar ve Nükteler

1- Ehil olmayan insanların sadece sözleri güzeldir, oysa gerçek müminlerin ameli bütün dünyanın teveccühünü kazanır.

“Dünya hayatına dair konuşması seni şaşırtan insanlar vardır. İnsanlar arasında canını verenler vardır.”

2- En büyük fayda insanın en değerli metası olan canını yaratıcısına satmasıdır; hem de cennete erişmek veya cehennemden kurtuluş için değil, sadece onun rızasını elde etmek için... “Allah’ın rızasını kazanmak için”

3- Allah-u Teala yolunda tehlikelere göğüs germek ve korkmamak önemlidir; tehlikeleri algılamak değil. Ayetin nüzul sebebine teveccühen canını hiç bir olay baş göstermese bile tehlikeye atan ve elleriyle onu Allah-u Teala’ya takdim eden kimse övülmüştür.

4- Allah-u Teala’nın merhamet ve şefkati en iyi mükafattır. Allah-u Teala her iyi iş için bir mükafat karar kılmıştır. Ama bu ayette herhangi bir mükafat zikr edilmeden şöyle buyurulmuştur: “Allah Rauf’tur.”

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ ادْخُلُواْ فِي السِّلْمِ كَآفَّةً وَلاَ تَتَّبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ (208) فَإِن زَلَلْتُمْ مِّن بَعْدِ مَا جَاءتْكُمُ الْبَيِّنَاتُ فَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (209)**

208. Ey iman edenler! Hep birden barışa girin, şeytanın adımlarına uymayın, o sizin apaçık düşmanınızdır.

**209. Size apaçık belgeler geldikten sonra kayarsanız, biliniz ki Allah güçlüdür, hikmet sahibidir.**

Nüzul Sebebi

İkrime’den şöyle nakl edilmiştir: “Bu ayet sonradan Müslüman olan Yahudiler hakkında nazil olmuştur.” Bu kimseler Abdullah b. Selam, Sa’lebe b. Selam, İbn-i Yamin, Ka’b’in Oğulları Esed, Useyd, Şu’be b. Amr, Bahira-i Rahib, Said b. Amr, Kays b. Zeyd idiler. Bu kimseler Resulullah’ın *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* huzuruna gelerek ondan Cumartesi gününü kutsal bilmek, Tevrat okumak ve Cahiliye esasınca et ve süt yememek için kendilerine izin vermesini taleb ettiler.

Tefsir

### Evrensel Barış Sadece İman Sayesindedir.

“Silm” ve “Selam” kelimeleri lügat açısından barış ve huzur anlamındadır. Bu ayet bütün iman etmiş kimseleri barış ve huzura davet etmektedir. Ayet müminlere hitap ettiği için de şu anlamı ifade etmektedir: “Barış ve huzur sadece iman sayesinde mümkündür. İman olmaksızın, yani sadece maddi kanunlara dayanıldığı takdirde asla dünyadan savaş ve ızdırap eksik olmaz. İmanın manevi gücünden istifade edildiği takdirde insanlar bütün ihtilaflarına rağmen kardeşler gibi bir araya toplanabilir, evrensel bir hakimiyet kurabilir ve iman her yere hakim hale gelebilir.

Şüphesiz ki dil, ırk, servet, coğrafi bölge, toplumdaki sınıf farklılıkları vb. maddi işler ayrılıkların ve dağınıklıkların temel sebebidir. Dolayısıyla da insanların kalpleri arasında güçlü bir bağın olmasını gerektiren evrensel barış da asla sağlanamaz. Bu bağ halkası sadece bütün ihtilafların üstünde olan Allah-u Teala’ya iman sayesinde mümkündür. O halde imansız bir barış sağlamak mümkün değildir. Nitekim insanın ruh ve vücudunda da iman olmadığı takdirde barış ve huzur sağlanamaz.

“şeytanın adımlarına uymayın.”

Daha önce de işaret edildiği gibi şeytani vesveseler ve sapmalar tedrici ve aşamalı bir şekilde gerçekleşir ve her birisi Kur’an-ı Kerim’in tabiriyle şeytanın bir adımına uymak sayılmıştır. Burada da şu hakikat tekrar edilmiştir: Haktan sapma ve düşmanlık nifak, savaş ve kan dökücülük güdüleri karşısında teslim olmak; oldukça sade ve küçük bir aşamadan başlamaktadır. Dolayısıyla iman edenler başta uyanık olmalı ve bu güdüleri önlemeye çalışmalıdır. Araplar arasında da şu deyim meşhurdur: “Ortalığı kasıp kavuran savaş bir tokattan başlar.”

“o sizin apaçık düşmanınızdır.”

Şeytanın insana düşmanlığı gizli ve örtülü değildir. Adem’in yaratılışının başlangıcında Adem’e düşmanlık için ayağa kalkmış ve yemin etmiştir. Bu düşmanlığını bir yere vardırmak için de sürekli bir şekilde çalışmaktadır. Ama yerinde de beyan ettiğimiz gibi bu çelişki ve düşmanlık iman eden kimselerin zararına değildir; aksine onların tekamül sebebidir!

“Size apaçık belgeler geldikten sonra kayarsanız.”

Program, yol ve hedef ap-açık ortadadır. Bu yüzden şeytani vesveseleri kabul ve sürçme için açık bir kapı bırakılmamıştır. Eğer bütün bunlara rağmen sapar ve hak yoldan çıkarsanız kesinlikle kusur sizdedir. Bilin ki Allah-u Teala da azizdir (güçlüdür). Hiç kimse onun adaletinden kaçamaz. Allah-u Teala aynı zamanda hikmet sahibidir; yani adalete aykırı hüküm vermez.

**هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن يَأْتِيَهُمُ اللّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ الْغَمَامِ وَالْمَلآئِكَةُ وَقُضِيَ الأَمْرُ وَإِلَى اللّهِ تُرْجَعُ الأمُورُ (210)**

210. Onlar, Allah’ın ve meleklerin (yeni delillerle beraber) bulut gölgeleri içinde kendilerine gelmesini mi bekliyorlar? Halbuki (artık bunca açık delilden sonra) iş bitmiştir. Bütün işler Allah'a dönecektir.

Tefsir

Bu ayet Peygamber’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* hitap etmektedir. Allah-u Teala önceki ayetteki konunun ardından şöyle buyurmaktadır: “Acaba bunca nişaneler, deliller ve apaçık hükümler insan için apaçık düşman olan şeytanın pençesinden ve hatalardan kurtuluşunu önlemek için yeterli değil midir? Yoksa Allah-u Teala’nın gölgelendiren bulutlar[[103]](#footnote-104) arasında meleklerin kendilerine gelmesini ve kendileri için daha açık deliller getirmesini mi bekliyorlar? Böyle bir şey mümkün değildir. Çünkü Allah-u Teala cisim değildir. Farz-ı muhal böyle bir imkansızlık gerçekleşse dahi, buna ne ihtiyaç vardır. Zira her şey sona ermiş ve hiç bir şey ihmal edilmemiştir.”Halbuki (artık bunca açık delilden sonra) iş bitmiştir.”

Her şey Allah-u Teala’ya dönmektedir ve her işin sonu Allah-u Teala’ya varmaktadır.” Bütün işler Allah'a dönecektir.”

 O halde ayetin başındaki istifham (soru cümlesi) inkara dayalı bir istifhamdır. Yani böyle bir şeyin gerçekleşmesine imkan yoktur. Bundan da öte dediğimiz gibi böyle bir şeye gerek yoktur. Zira insanın hidayeti için gerekli olan her şey kullarının emrine takdim edilmiştir. O halde ayette hiç bir takdir söz konusu değildir ve ayetin aynı lafızları tefsir edilmiştir. Ama bazı müfessirler bu ayetteki istifham cümlesini inkara dayalı bir istifham kabul etmemiş ve bu ayetin günahkarlar ve şeytanın yol ve yordamına uyanlar için bir tehdit olduğunu ifade etmişlerdir. Yani dünya ve ahiret azabıyla tehdit etmektedir. Onlara göre “Allah” kelimesinden önce takdire alınan bir “emr” kelimesi vardır ve bir bütün olarak şöyle anlam vermektedir: Onlar bu uygunsuz amelleri ile Allah-u Teala’nın emrinin ve meleklerin azap için gelip kendilerine çatmasını, onları dünya ahiret azabına düçar kılmasını ve işlerini sona erdirmesini mi istiyorlar? Elbette onların amelinin bundan başka bir sonucu da yoktur.

Kitap ve sünnet vesilesiyle de ispat edildiği üzere Allah-u Teala noksanlık ve niyaz ile iç içe ve imkan ve hudus ile gereklilik arz eden cisimlerin sıfatları ve mümkün varlıkların özellikleri ile asla nitelendirilemez. Şura suresi 11. ayette şöyle buyurulmuştur: “ O’nun benzeri hiç bir şey yoktur.”

Fatır suresi 15. ayette ise şöyle buyurulmuştur: “ Allah ise müstağnidir.”

Zümer suresi 62. ayette ise şöyle buyurulmuştur: “ Allah her şeyin yaratanıdır.”

Bunlar Kur’an-ı Kerim’in müteşabih ayetlerinin kendilerine döndüğü muhkem ayetlerdir. O halde zahire bakıldığında Allah-u Teala’ya hadis bir fiil veya sıfat isnad eden ayetleri bu muhkem ayetlere döndürmek zorundayız. Bunlardan da Allah-u Teala’nın güzel isimleri ve ilahi yüce sıfatları ile çelişmeyen anlamlar anlaşılmaktadır. Örneğin Allah-u Teala’ya “gelmek” fiilini isnad eden ayetler Allah-u Teala’nın ihata ve kuşatıcılığını ifade etmektedir.

Fecr suresi 22. ayette şöyle buyurulmuştur**: “Melekler sıra sıra dizilip, Rabbinin buyruğu gelince...”**

Haşir suresi 2. Ayette şöyle buyurulmuştur: “Ama Allah’ın azabı onlara beklemedikleri yerden geldi.”

 Nahl Suresi 26. ayette ise şöyle buyurulmuştur: “Bunun üzerine Allah, binalarının temelini çökertti de tavanları başlarına yıkıldı.”

Bütün bu ayetlerden Allah-u Teala’nın mukaddes zatıyla da uyum arz eden bir anlam çıkarmak gerekirse Allah-u Teala’nın ihata ve kuşatıcılığı ön plana çıkar. Her ne kadar mana açısından mecazi olsa da bu ve benzeri anlamları göz önünde bulundurmak gerekir. Dolayısıyla söz konusu ayette Allah-u Teala’nın gelmesinden maksat, haklarında verdiği hüküm ve bu hükmün icrası açısından bir tek zat olan Allah’ın ihata ve kuşatıcılığıdır.

**سَلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَمْ آتَيْنَاهُم مِّنْ آيَةٍ بَيِّنَةٍ وَمَن يُبَدِّلْ نِعْمَةَ اللّهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءتْهُ فَإِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (211)**

211. İsrail Oğulları’na sor: Onlara apaçık nice ayetler verdik, Allah’ın nimetini, kendisine geldikten sonra kim değiştirirse (kötü yolda kullanır ve bunca ayeti görmezlikten gelirse), şüphesiz ki Allah’ın cezası şiddetlidir.

Tefsir

Bu ayet İsrail Oğullarının metoduna işaret etmektedir. Onlar bütün bu apaçık ayetler ve nimetlere rağmen Allah-u Teala’nın nimetlerini değiştirmek ve küfrana düşmek sebebiyle Allah-u Teala’nın azabına düçar oldular.

Nimetleri değiştirmekten maksat insanın sahip olduğu imkanları, güçleri, maddi ve manevi kaynakları bozgunculuk sapkınlık, günah ve zulüm yolunda kullanmasıdır. Allah-u Teala İsrail Oğullarına manevi pedagoglar ve güçlü idareciler verdi. Bütün maddi ve manevi imkanları bağışladı. Ama onlar nimetleri değiştirme belasına düçar oldular. Bu günahları hayatlarının yıkılmasına sebep oldu ve kıyamette de kendilerini elim bir azap beklemektedir. Nimetleri değiştirmek ve bundan kaynaklanan acı kader sadece İsrail Oğullarına özgü değildir.

Günümüzde sanayi ötesi toplumlar da bu büyük sefalete düşmüşlerdir. Zira tarihte eşi görülmemiş bir şekilde sayısız nimet ve güçlere sahip olan modern insan semavi öğretilerden uzak düştüğü hasebiyle nimetleri değiştirme belasına düçar olmuş ve bizzat bütün bunları kendini yok etme yolunda kullanmaktadır. Bu güç ve imkanlardan dünyayı yok edici silahlar üretmiş, gücünü zulüm ve sömürüyü arttırma yoluyla kullanmıştır ve dünyayı büyük bir emniyetsizlik içine düşürmüştür.

“İsrail Oğulları’na sor!” cümlesi gerçekte onlardan ilahi nimetlere oranla itiraf alınmakta ve sonra da neden bütün bu imkanlara rağmen kara günlere düştüklerini ve dünyanın dört bir yanına dağıldıklarını hatırlatmaktadır.

**زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ اتَّقَواْ فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَاللّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاء بِغَيْرِ حِسَابٍ (212)**

212. Küfredenlere, dünya hayatı süslendirilmiştir. Onlar, (bu yüzden) iman edenlerle alay ederler; oysa, takva sahipleri kıyamet günü onların üstünde olacaklardır. Allah dilediğini hesapsız şekilde rızıklandırır.

Nüzul Sebebi

Meşhur Müfessir İbn-i Abbas şöyle diyor: “Bu ayet Kureyş’in seçkin azınlığı ve ileri gelenleri hakkında nazil olmuştur. Bunların oldukça müreffeh bir hayatı vardı. Maddi hayat açısından fakir ve düşkün olan gerçek müminler ile alay ediyor ve şöyle diyorlardı. Eğer Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bir şahsiyet sahibi olsaydı ve Allah-u Teala tarafından gönderilmiş bulunsaydı, eşraf ve büyük şahsiyetler kendisine tabi olurdu.” Bunun üzerine söz konusu ayet indi ve onların bu temelsiz sözlerine cevap verdi.

Tefsir

Bu ayetin nüzul sebebi ayetten genel ve tümel bir kanunun elde edilmesine veya Yahudiler hakkındaki önceki ayetin bir tamamlayıcısı olarak görmenize engel değildir.”Küfredenlere, dünya hayatı süslendirilmiştir.”

Bu yüzden büyük bir gurur sarhoşluğu içinde “Onlar, (bu yüzden) iman edenlerle alay ederler.”

Halbuki “takva sahipleri kıyamet günü onların üstünde olacaklardır.”

Zira o alemde manevi makamlar tecessüm etmekte ve müminler en yüce makamlarda yer almaktadırlar. Adeta göklerde yolculuk etmektedirler. Oysa bunlar yeryüzünün derinliklerindedir ve bunun şaşılacak bir tarafı da yoktur.”**Allah dilediğini hesapsız şekilde rızıklandırır.”**

Bunlar gerçekte fakir müminler için bir müjdeleyici ve huzur verici; imansız ve gururlu zenginler için ise bir tehdit mesabesindedir.

Allah-u Teala’nın iman eden kimselere hesapsız rızık vermesi de ilahi mükafat ve sevapların amellerimiz ölçüsünce olmadığına işarettir. Allah-u Teala’nın rızıklandırması onun kerem ve lütfü ile uyum içindedir. Allah-u Teala’nın lütuf ve kereminin ise hiç bir haddi ve hesabı yoktur.

**كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ مِن بَعْدِ مَا جَاءتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللّهُ الَّذِينَ آمَنُواْ لِمَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللّهُ يَهْدِي مَن يَشَاء إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ (213)**

213. İnsanlar bir tek ümmetti. (Aralarında sınıfsal çelişki ve çatışma yoktu. Ama ihtilaflar başlayınca) Allah peygamberleri müjdeci ve uyarıcı olarak gönderdi; insanların ayrılığa düştükleri hususlarda aralarında hüküm vermek için onlarla birlikte hakka davet eden kitaplar indirdi. Ancak Kitab verilenler, kendilerine belgeler geldikten sonra, aralarındaki ihtiras yüzünden onda ayrılığa düştüler. Allah, İman edenleri, ayrılığa düştükleri gerçeğe kendi izni ile hidayet etti. Allah dilediğini doğru yola hidayet etti.

Tefsir

Bu ayetten de anlaşıldığı üzere insanlar ilk önce sade bir hayata sahip idiler. Daha sonra fertlerin çoğalışı ve zevklerin artışıyla sayısız ihtilaflar ve çatışmalar vücuda geldi. Bazı rivayetlerde bu zaman, Hz. Nuh'dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* öncesine uyarlanmıştır. O zamanlar insan oldukça sınırlı ve sade bir hayata sahip olup bir çok şeyden habersizlik içinde yaşıyordu. Daha sonra insanlar fazla menfaat elde etmek ve diğer insanları kullanmak ihtirasına düşünce aralarında bir sürü ihtilaf ve sınıflaşma vücuda geldi. Herkes bir diğerini sömürmek ve menfaatlerinden istifade etmek istiyordu. Toplumsal hayatın gereklerinden biri de bu ihtilafları ortadan kaldıracak olan adil bir kanunun hakimiyetidir. Allah-u Teala Peygamberleri işte bu ihtilafları ve çatışmaları ortadan kaldırmak için gönderdi. Onlara semavi kitaplar gönderdi. Ama bazıları bilerek sadece inatçılık sebebiyle Peygamberlerin müjde ve uyarıları karşısında direnmiş ve bir çok ihtilafların nedeni olmuşlardır. Ama Allah-u Teala sahip olduğu lütuf ve inayetiyle hidayeti kabule hazır kimseleri hidayete kavuşturmuş; güç, çekemezlik veya zulüm sebebiyle karşı koyanları da cezalandırmak için kendi hallerine terk etmiştir.

Mesajlar ve Nükteler

1- Hayat her ne kadar sade ve insanların sayısı her ne kadar az olursa çatışmalar da bir o kadar az olur.

2- Her nerede ihtilaf varsa bir hakemlik gerekir. Beşeri medeniyetler ve kanunlar ihtilafı halletme noktasında başarılı olamaz. Zira her fert veya grup kendi menfaatleri peşine düşmektedir. Dolayısıyla beşeri ihtilafları ortadan kaldırmak için vahiy kanunu ve peygamberlerin yolundan istifade etmek gerekir. Bu kanun her türlü hata ve tahriften uzak olduğu gibi masum bir insan vasıtasıyla her şeyden müstağni olan Allah-u Teala katından indirilmiş olmalıdır.

3- İhtilafları ortadan kaldırmanın en iyi yolu ahirete ve kıyamete iman etmektir. Peygamberler ihtilafları ortadan kaldırmak için müjdeden, tedavi etmek için ise uyarıcılıktan istifade etmişlerdir.

4- İhtilafların en kötüsü apaçık delillerden sonra sadece hased ve zulüm sebebiyle ortaya çıkan bilinçli itiraflardır.

5- İhtilafları ortadan kaldırmanın yolu Peygamberlerin kanununa iman ve itaat etmektir.”Allah, İman edenleri, ayrılığa düştükleri gerçeğe kendi izni ile hidayet etti.”

6- Kur’an-ı Kerim insanı peygamberlerin hakemliğinden ve Allah-u Teala’nın kanunundan uzak düşüren inada dayalı ihtilaflardan kurtarmaktadır. Yoksa sonunda adalete teslim olan ihtilaf ve farklılıkların sakıncası yoktur. Bu olay tıpkı farklı ve çelişkili hareketleri ile dengeyi bulmaya çalışan bir terazinin iki kefesi gibidir.

7- Müminler arasında da çelişki ve ihtilaf vücuda gelebilir. Ama Allah-u Teala’nın velayeti altında doğru yoldan ayrılmazlar. Elbette kötü maksatlı insanlar ise ebedi olarak karanlıklarda şaşkınlık içinde bocalar.

8- İhtilaflardan kurtuluşun yolu doğru yoldur.

أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُم مَّسَّتْهُمُ الْبَأْسَاء وَالضَّرَّاء وَزُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللّهِ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللّهِ قَرِيبٌ (214)

214. Sizden önce gelenlerin durumu sizin başınıza gelmeden cennete gireceğinizi mi zannettiniz? Peygamber ve onunla berâber müminler: “Allah’ın yardımı ne zaman?” diyecek kadar darlığa ve zorluğa uğramışlar ve sarsılmışlardı; iyi bilin ki Allah’ın yardımı şüphesiz yakındır.

Nüzul Sebebi

Bazı müfessirler şöyle demişlerdir: Ahzap savaşında Müslümanlar büyük bir korku ve paniğe kapılıp muhasaraya alınınca bu ayet nazil oldu ve onları sabır ve direnişe davet etti. Onlara Allah-u Teala’nın yardım ve zaferini müjdeledi . Hakeza denildiği üzere Uhud savaşında Müslümanlar yenilince Abdullah b. Ubeyd onlara şöyle demişti: “Daha ne zamana kadar kendinizi ölüme atacaksınız. Eğer Muhammed peygamber olsaydı, Allah-u Teala onun ashabını esarete ve ölüme teslim etmezdi.”

 İşte bu esnada söz konusu ayet nazil oldu.

Tefsir

### Zor olaylar ilahi bir sünnettir

Yukarıdaki ayetten de anlaşıldığı üzere müminlerden bir grup cennete yegane giriş sebeplerinin Allah-u Teala’ya iman olduğunu ve bunun dışında hiç bir zorluk ve sıkıntıya katlanmaları gerekmediğini düşünüyorlardı. Hiç bir zahmet çekmeden Allah-u Teala’nın işlerini düzelteceğini ve düşmanlarını yok edeceğini sanıyorlardı.

Kur’an-ı Kerim bu tür yanlış düşünce tarzı karşısında Allah-u Teala’nın sürekli metodundan ve gerçek sünnetine işaret etmektedir ki bütün müminler iman yolunda ve imanı yüceltmek için bizzat sorunlara ve rahatsız edici durumlara kucak açmalı ve fedakarlıkta bulunmalıdır. Gerçekte bu sorunlar gerçek imanı, gerçek olmayan imandan ayıran bir imtihandır. Kur’an-ı Kerim ayrıca bu imtihan ve sorunların genel bir kanun olduğuna vurgu yapmakta ve önceki ümmetler arasında var oluş sebebinin de bu olduğunu ifade etmektedir.

Örneğin İsrail Oğulları Firavun ailesinin sömürüsünden kurtulmak için bir çok zorluklara düçar olmuşlardır. Ama bütün bu zor anlarda Allah-u Teala’nın lütfü yardımlarına koşmuş ve onları düşmanlarına üstün kılmıştır. Bu sadece İsrail Oğullarına özgü bir konu değildir. Nitekim yukarıdaki ayette yer alan “sizden önce gelenlerin durumu” cümlesi de bu açıdan hepsinin ortak bir kadere sahip olduğuna işaret etmektedir. Adeta bu insanın tekamül ve terbiye sembolü olan ilahi bir sünnettir. Bütün ümmetler zor olaylar ve zorluklar hususunda hazırlıklı olmak zorundadır. Ayrıca layık ve deneyimli insanlar bu imtihan vesilesiyle tanınmakta, layık olmayan kimseler kenara itilmekte ve toplum adeta temizlenmektedir. Ayetin tefsirinde teveccüh edilmesi gereken başka bir nükte de şudur: “ayetin hemen altında yer aldığı üzere önceki ümmetler o kadar büyük zorluklara ve sıkıntılara düçar olmuşlardır ki iman sahibi kimseler Peygamberleri ile birlikte, “Allah-u Teala’nın yardımı nerede?” diyecek olmuşlardı. Şüphesiz ki bu Allah-u Teala’ya bir itiraz değildi; bir tür dua ve istekten ibaretti.

**يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلْ مَا أَنفَقْتُم مِّنْ خَيْرٍ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللّهَ بِهِ عَلِيمٌ (215)**

215. Sana, ne infak edeceklerini sorarlar, de ki: “İnfak edeceğiniz mal; ana baba, yakınlar, yetimler, düşkünler, zorda kalan yolcular içindir. Yaptığınız her iyiliği Allah şüphesiz bilir.

Nüzul Sebebi

Amr b. Cumu’ yaşlı ve çok zengin biri idi. Peygamber’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* “Nelerden ve kimlere sadaka vermem gerekir? diye sorunca bu ayet nazil olmuştur.

Tefsir

Kur’an-ı Mecid’de infak ve Allah-u Teala yolunda ihsan hususunda bir çok ayet mevcuttur. Allah-u Teala bir çok yoldan Müslümanları infakta bulunmaya ve düşkünlerin elinden tutmaya teşvik etmektedir. Ama söz konusu ayetin durumu çok daha farklıdır. Bazı kimseler hangi mallarda nifak etmeleri gerektiğini öğrenmek istiyorlardı. Bunun üzerine Allah-u Teala şöyle buyurmuştur: “Senden neyi infak etmeleri gerektiğini soruyorlar.”

Cevap verilirken infak edilmesi gerekenler beyan edilmiş ve yanı sıra çok önemli bir konuya da parmak basılmıştır. Bu da infak edilmesi gereken yer veya şahıslardır. Yukarıda da zikr edildiği gibi hem infak edilmesi gereken mal ve hem de infak edilmesi gereken şahıs sorulmuştur.

Birinci hususta -yani infak edilmesi gereken şey hakkında- tam ve geniş bir cevap verilmiştir. İnsanlara faydalı olan her türlü iş, sermaye ve konu bir infak sayılır. Dolayısıyla da bütün faydalı maddi ve manevi sermayeleri kapsamaktadır.

İkinci hususta -yani infakın yapılması gereken şahıslar hakkında- Allah-u Teala her şeyden önce yakınlara, onlar arasında da anne babaya işaret etmektedir. Daha sonra da yetimleri düşkünleri ve yolda kalmışları beyan etmiştir. Şüphesiz yakınlara infak etmenin, infakta gizli bir sürü etkilerinin yanı sıra akrabalık ilişkilerini güçlendirmede de büyük bir rolü ve etkisi vardır.

“Yaptığınız her iyiliği Allah şüphesiz bilir.”

Bu cümle de infak edenlerin halkın bu infakından haberdar olması hususunda ısrar etmemesi gerektiğine ve daha fazla ihlas elde edilmesi için hatta infakların gizli yapılmasına işaret etmektedir. Zira mükafatını verecek kimse bütün gizliliklerden haberdardır ve insanları cezalandıracak olan Allah-u Teala aynı zamanda herkesin hesabını da çok iyi bilmektedir.bilmektedir.

كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّواْ شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَّكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (216)

216. Savaş, hoşunuza gitmediği halde size farz kılındı. İhtimal ki hoşlanmadığınız şey sizin iyiliğinizedir ve ihtimal ki sevdiğiniz bir şey sizin kötülüğünüzedir. Siz bilmezsiniz, Allah bilir.

Tefsir

Önceki ayet infak ile ilgiliydi bu ayet mal ve can hususunda fedakarlık etmekle ilgiliydi. Ve bu ikisi fedakarlık meydanında omuz omuza hareket etmektedir.

Söz konusu ayet düşmanla savaşmanın zaruri bir emir olduğunu, bu amelin Müslümanlara yazıldığını ve farz olduğunu beyan etmektedir. Ama beşer tabiatıyla zorluklara tahammülden sıkıntıya düşmekte ve bu durumu hoş görmemektedir. İnsan rahatlığı ve mutluluğu daha çok ister.”İhtimal ki hoşlanmadığınız şey sizin iyiliğinizedir.” cümlesi de düşmanla savaşın insanların ölümüne, sıkıntısına mali zararlarına, emniyetsizlik ve rahatsızlığına sebeb olduğu açısından usulen insana ağır ve zor geldiğine işaret etmektedir. Gerçi her zaman için mukaddes hedefleri uğruna her türlü fedakarlıktan çekinmeyen fedakar insanlar da vardır. Ama insanların çoğu zikredilen deliller esasınca cihad ve fedakarlıktan şiddetle kaçınmaktadır.

Alemlerin yaratıcısı kesin bir ifadeyle bu düşünce tarzını şiddetle kınamakta, yüzlerine yepyeni bir pencere açmaktadır. Sizler hangi işin daha hayırlı olduğunu bilemezsiniz. Sevmediğiniz şeyler pekala iyilik, sevdiğiniz şeyler pekala kötülük olabilir. Tüm gizli sırları bilen sadece Allah-u Teala’dır. Ama araştırmacı, akıllı ve uyanık insanlar bu hükümlerin bazı sırlarını bilebilir. Bu ayet tekvini (yaratışsal) ve teşrii (yasama) kanunlarda temel bir ilkeye de işaret etmektedir. İnsanda bu kanunlar karşısında tam bir teslimiyet ruhunu terbiye etmektedir.

İnsan Allah-u Teala’nın kanunları karşısında kendi teşhis ve algılayış biçimlerini hükümlerin ölçüsü karar kılmamalıdır. Zira hiç şüphesiz onların ilmi, her açıdan sınırlı ve yok denecek kadar azdır. Bilinmezlikler karşısında denizde bir damla konumundadır.

O halde Allah-u Teala’nın ilminden; her açıdan sonsuz olan o sınırsız ilimden kaynaklanan kanunlar karşısında itiraz haleti içerisinde olmamalıyız. Bu ilahi kanunların tümünün bizim faydamıza olduğunu bilmeliyiz. Bu kanunlar ister zekat ve cihat gibi yasamayla ilgili kanunlar olsun veya ölüm ve gelecekle ilgili gizli ilimleri ifade eden yaratışsal kanunlar olsun hiç fark etmez.

Velhasıl cihat da İslam dininin önemli detaylarından biridir. Peygamber-i Ekrem *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* ve Ehl-i Beyt imamlarından nakledilen bir çok rivayetler de cihadın önemi ve faziletini vurgulamaktadır. Cami’us- Saadet kitabında Nebiyy-i Ekrem’den *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* nakledilen bir rivayette şöyle yer almıştır:

 “Allah-u Teala yoluyla cihada oranla iyi ameller dalgalı denize oranla su üstündeki köpük gibidir.”[[104]](#footnote-105)

İmam Sadık’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* ise şöyle rivayet edilmiştir:

*“Cihat farzlardan sonra en üstün şeydir.”[[105]](#footnote-106)*

Hakeza Peygamber-i Ekrem’den *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle rivayet edilmiştir:

 *“Cennetin mücahitler kapısı diye söylenen bir kapısı vardır.”[[106]](#footnote-107)*

Cihat sadece İslam dinine özgü bir şey değildir. Diğer ilahi dinlerce de onanmıştır. Nitekim Tevrat; Tesniye Seferi, 7, 13 ve 20. bablar, Çıkış Seferi 22. bab ve Sayılar Seferi 31. bab’da Hz. Musa’nın İsrail Oğulları dışındaki kabilelerle ilgili verdiği savaş emrini beyan etmektedir.

Hakeza Matta İncil’i 10. bab 34. cümle ve Luka İncil’i 19. bab 28. cümle ile 32. bab 36. cümlede Hz. Mesih'in *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* de cihad ile emr olunduğu açıkça anlaşılmaktadır. Ama maalesef ashabı ve taraftarı olmadığı için bu görevi yerine getirememiştir. Hakeza Kur’an-i Kerim’de kafir ve müşriklerle savaşan geçmiş bazı peygamberlerin kıssaları zikredilmiştir. Maide suresi, 27. ayet ve benzeri bir çok ayetlerde bu gerçek açık bir şekilde dile getirilmiştir.

**يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدٌّ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ اللّهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ وَلاَ يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّىَ يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُواْ وَمَن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُوْلَـئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُوْلَـئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (217) إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أُوْلَـئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللّهِ وَاللّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (218)**

217. Sana haram aydaki savaşı sorarlar. De ki: “O ayda savaşmak büyük suçtur. Allah yolundan alıkoymak, O’na küfretmek, Mescidi Haram'a engel olmak ve halkını oradan çıkarmak ise Allah katında daha büyük suçtur. Fitne çıkarmak ise öldürmekten daha büyüktür.” Güçleri yeterse, dininizden döndürünceye kadar sizinle savaşa devam ederler. İçinizden dininden dönüp kâfir olarak ölen olursa, bunların işleri dünya ve ahirette boşa gitmiş olur. İşte cehennemlikler onlardır, onlar orada temellidirler.

**218. İman edenler, hicret edenler ve Allah yolunda cihat edenler Allah’ın rahmetini umarlar. Allah bağışlar ve merhamet eder.**

### Nüzul Sebebi

Bu ayetin Abdullah bin Cahş hakkında nazil olduğu söylenmiştir. Rivayet edildiği üzere Bedir savaşından önce Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* Abdullah bin Cahş’ı yanına çağırdı, kendisine bir mektup verdi ve onu muhacirlerden 80 kişiyle birlikte sefere gönderdi. Ona iki günlük yol aldıktan sonra mektubu açmasını ve bu mektupta okuyacağı emirler doğrultusunda hareket etmesini emretti. Abdullah bin Cahş iki gün yol aldıktan sonra mektubu açtı ve mektupta şöyle yazılı olduğunu gördü: *“Mektubu açıp okuduktan sonra (Mekke ve Taif arasında kalan) Nihle denilen yere kadar git, orada Kureyş’in durumunu araştır ve gördüklerini bana bir rapor olarak ilet.”*

Abdullah bin Cahş olayı yanındakilere de iletti ve şöyle dedi: “Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* beni bu yolda sizi zorlamaktan men etmiştir. O halde her kim şahadete hazır ise benimle gelsin, her kim de istiyorsa geri dönsün.” Beraberinde bulunanların hiç biri dönmedi ve onunla beraber yola koyuldular. Nihle denilen yere varınca içlerinde Amr bin Hazremi’nin de bulunduğu bir Kureyş kafilesine rastladılar. Haram aylardan biri olan Recep ayının son günlerinde oldukları için de onlara saldırmak hususunda birbiriyle meşveret ettiler. Bazıları şöyle dedi: “Eğer bugün onlardan el çekecek olursak harem bölgesine gireceklerdir ve artık onlara saldırmamız mümkün olmayacaktır.”

Sonunda cesur bir şekilde onlara saldırdılar. Amr bin Hazremi’yi öldürerek kafileyi iki esir ile birlikte Peygamberin yanına getirdiler. Peygamber onlara şöyle buyurdu: *“Ben sizlere haram ayında saldırmanızı emretmemiştim.”*

Peygamber bu yüzden ganimet ve esirlere de karışmadı. Mücahitler rahatsız oldular ve Müslümanlar onları kınamaya başladılar. Müşrikler de Müslümanları kınayarak Muhammed’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* haram aylarında savaş, kan dökücülük ve esareti helal saydığını yaydılar. İşte bu esnada yukarıdaki ayet nazil oldu. Bu ayet nazil olduktan sonra Abdullah bin Cahş ve beraberindekiler bu yolda cihat sevabını elde etmek için çalıştıklarını ifade ettiler ve Peygamber’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* mücahitlerin sevabına erişip erişmediklerini sordular. Bunun üzerine de **“İman edenler, hicret edenler...”** ayeti nazil oldu.[[107]](#footnote-108)

### Tefsir

Nüzul sebebinde de beyan edildiği üzere bu ayet haram aylarda cihat ile ilgili sorulan sorulara cevap mahiyetini taşımaktadır. Kur’an-ı Kerim açık bir şekilde haram aylarda savaşmayı, haram kılmış ve bunu büyük bir günah saymıştır. “O ayda savaşmak büyük suçtur.”

Ama Allah-u Teala’ya küfür eden, insanları doğru yola hidayetten alıkoyan, Mekke sakinlerini dışarı süren ve hayvan ile bitkilerin dahi dokunulmazlığının olduğu ilahi emniyet hareminin hürmetini çiğneyen müşriklerin haram aylarda yanlışlıkla savaşma hatasına düşen Müslümanları eleştirme hakkına sahip olmadığını vurgulamaktadır. Ayrıca müşrikler fitne çıkararak; yani bozuk, küfür ve putperestlikle karışık bir çevre yaratmak, hakikati arayan insanları baskı altına almak ve tevhit dinine yönelmelerine engel olmakla büyük bir günaha düşmüşlerdir. Bu günahları derece bakımından haram aylarda savaşmaktan daha büyüktür.

**“Fitne çıkarmak ise öldürmekten daha büyüktür.”**

Daha sonra ayet Müslümanlara hitap ederek onlara müşriklerin kötü propagandaların etkisinde kalmamalarını hatırlatmakta ve onlara müşriklerin sürekli tetikte beklediğini ve buldukları ilk fırsatta da kendilerini İslam dininden çevirmeye yelteneceklerini haber vermektedir.

Kur’an-ı Kerim bu konuyu önlemek için büyük bir tehlike uyarısında bulunmaktadır. Müslümanlardan hak dinden yüz çevirenlerin ve kafir olarak ölenlerin dünya ve ahiretteki tüm amellerinin bu küfürleri sebebiyle batıl olacağını, hiç bir etkinliğinin kalmayacağını ve bu sebeple sürekli ilahi azapta kalacaklarını beyan etmektedir. Bu ayetlerden de özetle anlaşıldığı üzere “hept” kelimesi amellerin batıl ve etkisiz hale geleceği anlamındadır. Bazıları bu kelimenin köken itibariyle “hebete” kökünden türediğini söylemişleridir. O halde söz konusu ayet ile “hept” kelimesini içeren diğer ayetlerin geneleninden de anlaşıldığı üzere küfür ve irtidat olayı, amellerin insanın saadetindeki etkilerini tümüyle yok etmektedir. Oysa iman amele bir ruh vermekte ve insanın mutluluk ve saadete erişmesine sebep olmaktadır. Nitekim eğer küfürden sonra birisi iman edecek olursa amelleri hayat kazanır ve saadetinde etkin olur. Ama her kim imandan sonra küfüre yönelirse tüm amelleri etkisiz hale gelir, dünyevi ve uhrevi saadetinde hiç bir etkinliği kalmaz. Elbette küfür üzere dünyadan göç etmedikçe tümüyle saadetten ümit kesmek de yersizdir. Eğer irtidat halinde ölürse artık amellerinin batıl ve etkisiz oluşu kesinlik kazanmış olur ve insan böylece ebedi bir şekavete düşer.

Bu ayet ayrıca şu nükteye de işaret etmektedir: Allah-u Teala yolunda cihad eden bazı mücahitler bilgisizliklerinden veya ihtiyatsızlıklarından kaynaklanan birtakım hatalara düşebilir. Nitekim Abdullah bin Cahş olayı da bunun açık bir örneğidir ama, Allah-u Teala yaptıkları büyük hizmetler ve doğru çabalar sebebiyle onları bağışlayacaktır.”**Allah bağışlar ve merhamet eder.”**

**يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَآ أَكْبَرُ مِن نَّفْعِهِمَا وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ الْعَفْوَ كَذَلِكَ يُبيِّنُ اللّهُ لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ (219)**

**219. Sana içki ve kumarı sorarlar, de ki “İkisinde hem büyük günah ve hem insanlara bazı (maddi) faydalar vardır. Günahları faydasından daha büyüktür.” Ne infak edeceklerini sana sorarlar, de ki: “Affı.” (Orta yolu tutturarak artanı veya malın en iyisini) Böylece Allah düşünesiniz diye size ayetleri açıklar.**

#### Tefsir

Birinci soru şarap ve kumar ile ilgilidir “hamr” kelimesi lügatte “örtü” anlamındadır. Kadınların başını örttükleri ve hicaba riayet ettikleri parçaya “hımar” denmektedir. Alkollü içecekler de insanın teşhis gücünü yok ettiği ve gerçekte aklı örttüğü için “hamr” olarak adlandırılmıştır.

Hakeza “meyser” kelimesi de “yusr” kelimesinden türemiş olup, “kolay tutulmuş, basite alınmış” anlamındadır. Adeta kumarda her iki taraf da birbirinin malını kolayca almak istemektedir. Bu ayet onların sorduğu soruya cevap olarak şöyle buyurmaktadır: Şarap ve kumar büyük bir günahtır. Aynı zamanda bir takım menfaatleri de vardır. Belki de bu menfaatler şarap tüccarlarının üzüm ekimi, kuru üzüm yapımı, şarap satımı, vergi alımı, gümrük ve geçiş parası, ya da kumarhaneleri çalıştırmakla elde ettikleri karlara işaret ediyor olabilir. Ama bu ikisinin günah ve zararı zahiri menfaatlerinden daha çoktur. Burada çeşitli tefsirlerde şarap ve kumarın zararları hususunda nakledilen şeyleri kısaca da olsun aktarmak istiyoruz:

1- Ömrün kısalması

2- Çocukların özellikle de sarhoş iken kurulan cinsel ilişkinin akabinde vücuda gelen çocukların doğumundaki olumsuz etkiler

3- Ahlaki fesadın yayılması ve hırsızlık, yaralama, cinsel suçlar, tehlikelerin artışı ve trafik kazaları gibi bir çok cinayet trendinin artış kaydetmesi,

Bilginler şöyle demektedir: “Eğer devletler şarap satan yerlerin yarısını kapatacak olursa, biz de hastanelerin ve tımarhanelerin yarısını kapatırız.”

Kumar da heyecan, sinirsel hastalıklar, beyin ve kalp sekteleri, kalp atışlarının yükselişi, iştahsızlık ve solgunluk gibi bir çok hastalıkların varlık nedenidir. Nitekim araştırmacılar da cinayetlerin yüzde otuzunun kumardan kaynaklandığını ifade etmişlerdir. Ayrıca kumar ülke ekonomisinin gelişiminde yıkıcı etkilere sahiptir ve iş enerjisini tümüyle yok etmektedir. Gayr-i İslami bazı ülkelerde de son yollarda kumar yasaklanmış ve kanunsuz ilan edilmiştir. Örneğin İngiltere 1853, Amerika 1855’de eski Rusya, 1854’de ve Almanya ise 1873 yılında kumarı yasak ilan etmiştir. Ama bakınız bugün nasıl hareket edilmektedir!

Ayette geçen ikinci soru ise infak ile ilgilidir ve hangi şeyin infak edilmesi gerektiği sorulmaktadır.

Cevap olarak “affı” diye buyurulmaktadır. Af kelimesi lügatte; bağışlamak ve görmezlikten gelmenin yanı sıra orta yol, fazla miktar ve malın en iyi bölümü anlamlarına da gelmiştir. Bu anlamlardan her biri de söz konusu ayet ile uyum içindedir. “Af’tan maksat bütün bu anlamların hepsi de olabilir. Yani eğer infak etmek isterseniz orta yolu tutturmalı ve tüm mallarınızı bir anda infak etmemelisiniz. Aksi taktirde bizzat kendiniz muhtaç duruma düşersiniz. Ayrıca infak ve bağış esnasında mallarınızın en iyisini veriniz. Zira Kur’an-ı Kerim'de şöyle buyurulmaktadır: **“Sevdiğiniz şeylerden infakta bulunmadıkça iyiliğe erişemezsiniz.”**

### Mesajlar ve Nükteler

1- Davranış ve tavırlarınızda insaflı olunuz. Ayette şarap ve kumarın faydaları da görmezlikten gelinmemiştir ve konuyu insanda akıl ve tefekkür gücünü canlandıracak bir şekilde beyan etmektedir.

2- Şarap ve kumar, her ikisi de cisim ve ruhun bozuluş nedeni ve gaflet vesilesidir. Bu yüzden Kur’an-ı Kerim’de yan yana zikredilmiştir.

3- Akıl ve huzurunuzu korumaya çalışınız. Şarabın haram kılınmasıyla akıl ve fikir; kumarın haram kılınmasıyla da ruhsal ve ekonomik sağlık ve huzur korunmuştur.

4- Tefsir kitaplarında da yer aldığı üzere şarabın haram kılınışı aşamalı ve tedrici bir şekilde gerçekleşmiştir. İnsanlar şarap içtikleri için ayetler tedrici bir şekilde onları bu haramı kabule hazırladı. Nahl suresi 67. ayet şöyle buyurmuştur: **“şıra ve güzel rızık elde edersiniz.”**

Bu vesileyle sarhoş edici içeceklerin güzel rızık olmadığına işaret edilmiştir. Daha sonra söz konusu ayet nazil oldu: İkisinde hem büyük günah ve hem insanlara bazı (maddi) faydalar vardır. Günahları faydasından daha büyüktür.”

Bu ayette ise şarap ve kumarın zararlarının faydalarından daha çok olduğu beyan edilmiştir. Daha sonra da şu ayet nazil oldu: **“Sarhoşken, ne dediğinizi bilene kadar...”[[108]](#footnote-109)**

Son olarak da şarap ve kumar açık ve sürekli bir şekilde haram kılındı: “İçki, kumar, putlar ve fal okları şüphesiz şeytan işi pisliklerdir.”[[109]](#footnote-110)

Peygamber’den *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* ise şöyle rivayet edilmiştir: *“Her sarhoş edici şey haramdır. Allah-u Teala şaraba, (şarap yapma amacıyla) üzümü sıkana, şiresini alana, satıcısına, alıcısına, sunucusuna, parasını yiyene, yükleyene, yüklenilene, ve içenine lanet etmiştir.”[[110]](#footnote-111)*

**فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَى قُلْ إِصْلاَحٌ لَّهُمْ خَيْرٌ وَإِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ وَلَوْ شَاء اللّهُ لأعْنَتَكُمْ إِنَّ اللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (220)**

**220. (Ayetleri açıklar ki) Dünya ve ahiret hakkında (düşünesiniz)! Sana yetimleri sorarlar, de ki: “Onların işlerini düzeltmek hayırlıdır.” Eğer onlarla bir arada yaşarsanız, artık onlar sizin kardeşlerinizdir. Allah düzeltenden bozanı ayırt etmesini bilir. Allah dileseydi sizi zora sokardı. Allah şüphesiz güçlüdür, hikmet sahibidir**

### Tefsir

**“Dünya ve ahiret hakkında...”** cümlesi önceki ayetin sonunda yer alan infak ile ilgilidir. Yani infak dünya ve ahiret huzuru için olmalıdır. Dünyada zorluğa düşecek şekilde tüm mallarınızı infakta bulunmayınız. Hakeza sizi uhrevi sevaptan mahrum kalacak şekilde cimrilik de etmeyiniz.[[111]](#footnote-112)

Hakeza önceki ayette işaret edilen tefekkür ile de ilgili olabilir. Yani insan dünyevi ve uhrevi konularda tefekkür etmelidir. Ahireti için dünyadan bir şeyler kazanmalı; yaratılış ahiret, varlık sırları ve kanunları hakkında tefekkür etmelidir. Mümkün olduğu kadarıyla konuları düşünce ve akılla kabul etmelidir. Her ne kadar tüm sırları bilmek ilahi kitapları kabul etmenin şartı olmasa da mümkün olduğu kadar düşünmeli, tefekkür etmelidir. [[112]](#footnote-113)

Ama yetimlerin sorulması hakkında ise tefsir kitaplarında şöyle yer almıştır: “Nisa suresi 9. ayet nazil olup yetim malı yemenin ateş yemek olduğu belirtilince evlerinde yetim büyütenler büyük bir paniğe kapıldılar ve hatta bazıları yetimleri evlerinden dışarı attılar. Bazıları yetimlerin yemek ve tabağını bile ayırdılar. Böylece hem yetimler ve hem de ev sahipleri için bir çok zorluklar vücuda geldi. Bunun üzerine Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* huzuruna vararak yetimlere nasıl davranılması gerektiğini sordular. Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* onlara şöyle cevap verdi: “Yetimlerin işlerini islah etmek daha iyidir. Malları mallarınıza karışıyor diye onları terk etmek ve sorumluluktan kaçmak doğru değildir. Onlar sizin kardeşlerinizdir. Mallarının mallarınızla karışmasından maksat onların mallarını yemek ve bitirmek olmadığı taktirde bir sakıncası yoktur. Allah-u Teala iyiyi kötüden ayırt etmekte ve sizleri zorluğa düşürmek istememektedir. Allah-u Teala güçlü ve hikmet sahibidir.

### Mesajlar ve Nükteler

**1-** Yetimler ne köleniz ne de evlatlarınızdır; küçük kardeşleriniz ve sizlerin bir parçasıdır.”**kardeşlerinizdir”** Dolayısıyla da bizimle birlikte aynı şartlarda yaşamalıdır.

**2-** Yetimlerin işini terk etmek maslahat değildir. Aksine hayır niyet ve kardeşlik gözüyle adil bir şekilde çalışmak maslahattır.

**3-** İslah edici gözükmek önemli değildir, zira Allah-u Teala islah ediciyi bozguncudan ayırt etmektedir. İslah ediyorum diye sakın yetimlerin malını yemeyiniz veya fesat korkusuyla onları terk etmeyiniz.

**4-** Ayetin tefsirinde okuduğumuz nüzul sebebine teveccühen İslam'da insanın gücünü aşan bir teklif söz konusu değildir.

**5-** Yetimlerin durumu hakkında yapılan her hangi bir islah türü bir değerdir. İslah kelimesi mutlak bir ifadeyle beyan edilmiş ve bu vesileyle ekonomik, ilmi, pedagojik ve dini islahları da kaplamıştır

**وَلاَ تَنكِحُواْ الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلأَمَةٌ مُّؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلاَ تُنكِحُواْ الْمُشِرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَعَبْدٌ مُّؤْمِنٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُوْلَـئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللّهُ يَدْعُوَ إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (221)**

221. Allah'a şirk koşan kadınlarla onlar imana gelinceye kadar evlenmeyin. İman eden bir cariye, hoşunuza gitse de müşrik bir kadından daha iyidir. İman edinceye kadar puta tapan erkeklerle mümin kadınları da evlendirmeyin. İman eden bir köle, hoşunuza gitmiş olsa da, müşrik bir erkekten daha iyidir. İşte onlar ateşe çağırırlar, Allah ise izniyle cennete ve mağfirete çağırır ve insanlara ibret alsınlar diye ayetlerini açıklar.

### Nüzul Sebebi

Mersed adında cesur ve İslam’ı kabul etmiş birisi Mekke’ye girdi. Orada cahiliye döneminde tanıdığı Anak adında güzel bir kadınla karşılaştı. O kadın geçmişte olduğu gibi kendisini günaha davet etti, ama bir Müslüman olan Mersed onun bu teklifini kabul etmedi. Bunun üzerine kadın kendisiyle evlenmek istediğini söyledi. Mersed bu işin Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* emrine bağlı olduğunu söyledi. Mersed işi bittikten sonra Mekke’ye geri döndü ve olayı Peygamber’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bildirdi. Bunun üzerine söz konusu ayet indi ve müşrik ve putperest kadınların Müslüman erkeklerle evlenme liyakatına sahip olmadığı beyan edildi.

### Tefsir

“Nikah” kelimesi lügat açısından cinsel ilişki ve evlilik bağıdır. İslam evlilik hayatına verdiği önem, veraset hususundaki kesin etkileri ve ailevi terbiye ortamının çocukların kaderini belirlemedeki etkinliği sebebiyle eş seçimi için çeşitli şartlar beyan etmiştir. Müşrik kadın Müslüman erkekle evlenme liyakatine sahip olmadığı için eş seçilse bile genetik açısından çocuklar o müşrik kadının ruh ve niteliklerini taşıyacaktır. Doğduktan sonra da onun kucağında büyüdüğü taktirde kötü bir akıbete duçar olacaktır. İşte bu yüzden Kur’an-ı Kerim bu ayette müşrik ve putperest kadınlarla evlenmeyi yasaklamıştır. Bundan da öte İslam’da yabancı kabul edilen müşrikler evlilik sebebiyle Müslümanların evine girecek olurlarsa İslam camiası dahili düşmanların ve kargaşalıkların pençesine düşer ve safları birbirinden kolayca ayırt edemez. Bu yüzden bunlarla evlenilmemesini tavsiye etmektedir. Ama yine de onlara tüm kapıları kapatmamakta, Müslümanlarla evlenmeleri için bir tek yol göstermektedir:: “İman ettikleri taktirde evlenme liyakatini elde ederler.”

“Allah'a şirk koşan kadınlarla onlar imana gelinceye kadar evlenmeyin. İman eden bir cariye, hoşunuza gitse de müşrik bir kadından daha iyidir.”

Mümin erkeklerin müşrik ve putperest kadınlarla evlenmesi ayetin başında nehy edilmiş ise de bu cümlede kafir ve müşrik erkeklere kız verilmemesi emredilmiştir. Mümin cariyeler her ne kadar mal ve güzellik sahibi olsa da özgür kafirlerden daha üstün ve evliliğe layık olduğu gibi, imanlı erkek köleler de yakışıklı ve şahsiyetli kafirlerden daha üstün ve evliliğe daha layıktır. Elbette mümin kadınların kafirlerle evlenmesi küfürlerinde sabit kaldıkları müddetçe yasaklanmıştır. Ama iman ettikleri taktirde onlarla evlenmenin hiç bir sakıncası yoktur ve bu ayetin başında işaret edilen dönüş yoludur.

**“ İşte onlar ateşe çağırırlar, Allah ise izniyle cennete ve mağfirete çağırır.”**

Bu cümlede imanlı kimselerin müşrik ve putperest kimselerle evlenmesinin haram oluşunun sebebi beyan edilmiştir. Müşriklerle evlenmenin haram oluşunun sebebi onların muaşerette bulunduğu kimseleri ve özellikle de etkileme ve etkilenmenin daha çok olduğu evlilik açısından muaşerette bulundukları kimseleri putperestlikten kaynaklanan kötü ruh haletlerine ve putperestliğe davet etme ihtimalidir.. Bunun da sonu Allah-u Teala’nın gazap ateşidir. Onlarla özellikle de evlilik yoluyla tanışmak; Allah-u Teala’yı unutmak ve Allah-u Teala’dan uzaklaşmak anlamındadır. Oysa müminler sahip oldukları iman ve imandan kaynaklanan yüce insani sıfatları sebebiyle muaşerette bulunduğu kimseleri imana ve akıbeti cennet, ilahi bağışlanma ve mağfiret olan faziletlere davet ederler.

Burada müminin Allah-u Teala ile kurduğu yakın ve şiddetli ilişki sebebiyle Allah-u Teala da müminlerin adı yerine kendi adını beyan etmiştir.

**“Allah ise izniyle cennete ve mağfirete çağırır.”**

**“insanlara ibret alsınlar diye ayetlerini açıklar.”**

Allah-u Teala insanlara kendi ayetlerini beyan etmekte; şer’i hükümleri, pratik görevleri ve ahlaki buyrukları detaylıca açıklamaktadır. Hakeza insanları dünyevi ve uhrevi felaketlerden kurtuluş ve saadet yoluna hidayet eden afaki ve enfüsi (içsel ve dışsal) ayetlerini de kendilerine gelmeleri, hidayet bulmaları, itaat ve günahı tanımaları, günahlardan uzaklaşmaları ve itaat etmelerini için tümüyle izah etmektedir.

**وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزِلُواْ النِّسَاء فِي الْمَحِيضِ وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىَ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللّهُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ (222)**

**222. Sana, kadınların aybaşı hali hakkında da sorarlar, de ki: “O bir ezadır.” Aybaşı halinde iken kadınlardan el çekin, temizlenmelerine kadar onlara yaklaşmayın. Temizlendikleri zaman, Allah’ın size buyurduğu yoldan yaklaşın. Allah şüphesiz daima tövbe edenleri sever, temizlenenleri de sever.**

### Nüzul Sebebi

Kadınlar her ay en az üç ve en çok on gün olmak üzere adet görmektedirler. Adet kanı kadının rahminden çıkan ve fıkıh kitaplarında yer alan özel bir takım şartları haiz kandır. Kadın böyle bir durumda “haiz” ve o kan da “hayız kanı” olarak adlandırılmaktadır. Yahudi ve Hıristiyanların şu andaki mevcut dininde, adet gören kadınlarla cinsel ilişki kurma hususunda birbiriyle çelişen hükümler mevcuttur ve herkes için bir belirsizlik içindedir.

Yahudilerden bir grubu adet gören kadınlarla muaşerette bulunmanın mutlak şekilde haram olduğunu söylemektedir. Hatta onlarla bir şeyler yemek, aynı sofrada oturmak, ve bir odada yaşamak bile haramdır. Örneğin adet gören kadının oturduğu yere erkeğin oturmaması gerektiğini, oturduğu taktirde elbisesini yıkaması icab ettiğini, yoksa necis hükmünde bulunduğunu söylemektedirler. Hakeza erkek onun yatağında yatarsa bedenini ve elbisesini yıkamalıdır. Özetle bu müddet boyunca kadın, kirli ve sakınılması gereken bir varlıktır. [[113]](#footnote-114)

Bu grup karşısında yer alan Hıristiyanlar ise şöyle demektedir: “Adet gören ve görmeyen kadın arasında hiç bir fark yoktur. Onlarla her türlü muaşerette bulunmak, hatta cinsel ilişkide bulunmak sakıncasızdır.”

Arap müşrikleri özellikle de Medine’de yaşayan müşrik Araplar Yahudilerin adet ve ahlakı üzereydiler. Adet gören kadınlara Yahudiler gibi davranıyor ve adet müddetince onlardan uzak duruyorlardı. İşte dinlerdeki bu ihtilaflar ve ifrat ve tefritler bazı Müslümanların bu konuyu Peygamber-i Ekrem’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* sormasına sebep oldu. Onlara cevap olarak da söz konusu ayet nazil oldu:

#### Tefsir

“Mehiz” kelimesi Arap edebiyatı istilahınca “masdar-ı mimi”dir. (başına “mim” harfi getirilen mastar türüdür.) ve burada “hayz” anlamındadır. O halde ayetin anlamı şudur: “Ey Peygamber! Sana hayz ve hayızın hükümlerini soruyorlar onlara cevap olarak deki: “ o bir eziyet ve sıkıntıdır.”

Gerçekte bu cümle sonraki cümlede beyan edilen adetli kadınlarla cinsel ilişkiden sakınılması hükmünün felsefesini beyan etmektedir. Zira adetli kadınlarla cinsel ilişkide bulunmak duygusal açıdan hoş olmadığı gibi bugünkü tıp ilminin de kabul ettiği bir çok zararları da vardır. [[114]](#footnote-115)

**“Aybaşı halinde iken kadınlardan el çekin, temizlenmelerine kadar onlara yaklaşmayın.”** Adet gören kadınlarla cinsel ilişki kurmayı yasaklayan ve adetli kadınlardan uzak durulmasını ifade eden ayetin ilk cümlesi ilk bakışta Yahudilerin günümüzdeki dini hükümleriyle örtüşmektedir. Ama **“Allah’ın size buyurduğu yoldan yaklaşın.”**  cümlesi temizlendikten sonra kadınla cinsel ilişki kurmanın caiz olduğunu belirttiği için adet müddetince kadından uzak durulmasının sebebinin de sadece cinsel ilişki olduğunu beyan etmektedir. Bu hesap esasınca İslam adet gören kadınlar hususunda orta yolu tutmuştur. Aslında İslam tüm konularda orta yolu takip etmektedir. Her türlü ifrat ve tefritten uzak durmuştur. Burada da Yahudilerin aşırılıklarını önleyerek cinsel ilişki dışında kadınlarla her türlü muaşerette bulunmanın bir sakıncasının olmadığını beyan etmektedir. Aynı şekilde adetli kadınlarla ilişki hususunda hiç bir engel tanımayan Hıristiyanları da reddetmektedir. Böylece kadının saygınlığını ve şahsiyetini koruyarak aşağılanmasını önlemiş, kadın ve erkek için bir çok hijyenik zararlar taşıyan ilişkileri yasaklamıştır.

### Caiz olan cinsel ilişki

 **“Temizlendikleri zaman, Allah’ın size buyurduğu yoldan yaklaşın.”** ayetin bu bölümü gerçekte kadınlar ile caiz olan ilişki türünü beyan etmektedir.

**“Temizlendikleri zaman...”** cümlesinden de anlaşıldığı üzere kadınlar adetten temizlenir temizlenmez onlarla cinsel ilişkide bulunmanın hiç bir sakıncası yoktur. Zira bu cümle “hayz” kanının kirlilik ve eziyet olduğunu beyan eden cümlenin hemen ardında yer almıştır. Yani kadınlar, kirlilikten temizlenir temizlenmez bu sakınca da ortadan kalkmaktadır.

**“Temizlendiklerinde”** cümlesini kadınların gusletmesi diye tefsir etmek ayetin zahiriyle uyumlu değildir. Zira ayetin başlangıcında guslün farz oluşu hakkında hiç bir söz yoktur. Başka bir tabirle, **“temizlenmelerine kadar”** cümlesinin zahiri hükmünce cinsel ilişkiyi kurmanın sakıncası sadece kadınların kirli olduğu süre zarfında geçerlidir ve netice ifade eden ve **“fa”** edatıyla başlayan **“temizlendikleri zaman”** cümle ise önceki cümlenin anlamını ifade etmektedir. Yani kadın temizlendikten sonra bu yasak da ortadan kalkmaktadır. Bu da alimlerimizin fıkıhta kabul ettiği görüştür. Dolayısıyla fakihlerimizin de fetva verdiği gibi kadın adetten temizlendikten sonra gusletmeden önce de cinsel ilişkide bulunabilir.

Yukarıda verdiğimiz izahtan da anlaşıldığı üzere **“temizlendiklerinde...”** cümlesi bazılarının düşündüğünün aksine gusle delalet etmemektedir ve guslün farz oluşunun başka bir delili vardır.

**“Allah’ın size buyurduğu yoldan...”** cümlesi ise Allah-u Teala’nın emrettiği esasınca cinsel ilişki kurulmasını beyan etmektedir. Bu cümle önceki cümleyi tekit etmektedir. Yani sadece kadınlar temiz olduğu halde cinsel ilişki kurabilirsiniz. Adetli olduğu müddetçe cinsel ilişki kuramazsınız. Ama ayetten daha geniş bir anlam çıkarmak da mümkündür. Yani kadın temizlendikten sonra cinsel ilişki Allah-u Teala’nın belirlediği çerçevede olmalıdır. Bu emir Allah-u Teala’nın hem tekvini (yaratışsal) hem de teşrii (yasama) emrini kapsamaktadır. Zira Allah-u Teala beşer türünün bekası için iki farklı cins arasında bir istek ve çekicilik yaratmıştır. Bu yüzden cinsel ilişki her iki tarafa da özel bir lezzet vermektedir. Ama kesin bilindiği gibi bundan hedef neslin bekasıdır. Bu çekicilik ve lezzet ise o hedefin önkoşulları konumundadır. Dolayısıyla cinsel lezzetler de neslin bekası yolunda olmalıdır. Bu yüzdendir ki bu tekvini emirden sapma anlamını taşıyan mastürbasyon, homoseksüellik ve benzeri (anal seks ve lezbiyenlik gibi) cinsel ilişki türleri yasaklanmıştır. Zira bunların hiç birisi cinsel ilişkide gözetilen hedefi temin etmemektedir ve bu hedef yolunda gerçekleşmemektedir. Ayrıca zaten bir çok zararları da söz konusudur.

“Allah şüphesiz daima tövbe edenleri sever, temizlenenleri de sever.”

Tevbe kelimesi günahtan dönüş ve Allah-u Teala’ya isyandan pişmanlık anlamındadır. Tevbenin üç temel esası vardır:

1- Geçmişte Allah-u Teala’ya isyan ettiğini bilmek

2- Günahtan pişman olmak,

3- Gelecekte bu günahı bir daha işlememeye ve geçmişini telafi etmeye karar vermek.

4- Herhangi bir insanda bu durum ortaya çıktığında o geçekten tevbe etmiştir ve yaptığı işte tövbedir.

Tevbenin daha fazla açıklaması ve şartları, ilgili ayetlerde beyan edilmiştir. Bu ayette yer alan “tathir” kelimesinden maksat ise günaha bulaşmamak ve Allah-u Teala’ya isyandan uzak durmak anlamındadır.

Bu cümlenin ayetin sonunda zikredilmesinin sebebi de şudur: “Allah-u Teala adet gören kadınlarla cinsel ilişkiyi yasakladıktan sonra bazı kimselerin içgüdülerinin baskısı altında kalarak kendilerini kontrol edememesi ve Allah-u Teala’nın emrinin aksine günaha düşmesi olası olduğundan tevbe yolu da beyan edilmiştir. Böylece bu kimseler tevbe kapısının kapanmadığını görecek ve Allah-u Teala’nın rahmetinden ümit kesmeyeceklerdir. Bu yüzden tevbe ettikleri taktirde Allah-u Teala’nın muhabbet ve sevgisine erişebilecekleri beyan edilmiştir. Elbette başta kendini kontrol edip bu günaha düşmeyenler Allah-u Teala’nın sevgi ve lütfünde daha büyük bir paya sahiptirler.

**نِسَآؤُكُمْ حَرْثٌ لَّكُمْ فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُواْ لأَنفُسِكُمْ وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّكُم مُّلاَقُوهُ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ (223)**

**223. Kadınlarınız sizin tarlanızdır, tarlanıza istediğiniz gibi gelin. Kendiniz için önceden (salih amellerle) hazırlık yapın, Allah'tan sakının. O’na, hiç şüphesiz kavuşacağınızı bilin, bunu iman edenlere müjdele**

#### Tefsir

#### Beşer türünü korumanın bir yolu

Bu ayette kadınlar bir tarlaya benzetilmiştir. Elbette bazıları için İslam’ın insanlığın yarısını teşkil eden kadınları tarlaya benzetişi ağır gelebilir. Oysa bu benzetmede çok ince nükteler mevcuttur. Gerçekte Kur’an-ı Kerim bu beyanıyla kadının insanlık toplumundaki varlık zaruretini betimlemektedir. Yani kadın sadece şehvetleri tatmin etme aracı değildir. Aksine beşer türünün hayatını devam ettirmenin yegane yoludur.

İnsan yaşamını sürdürmek için yemeğe muhtaç olduğu ve yiyecek maddelerini ekip biçmeden yaşayamayacağı gibi beşer türünün bekası için de kadının varlığı zaruridir.

Bu söz kadına sadece bir şehvet aracı gözüyle bakanlara bir uyarı sayılmaktadır.

**“Kendiniz için önceden (salih amellerle) hazırlık yapın.”**

Bu cümle cinsel ilişkiden maksadın sadece lezzet ve şehvet olmadığına işaret sayılmaktadır. İmanlı kimseler bu ilişkiyi layık bir nesil yaratmak ve terbiye etmek için kurmalıdır. Bu mukaddes terbiye görevini manevi bir azık olarak yarını için şimdiden göndermelidir. Böylece Kur’an-ı Kerim eş seçiminde, neticesi salih çocuklar terbiye etmek ve insani/ toplumsal büyük bir azık temin etmek olan bir takım kaidelere uyması gerektiği noktasında uyarı yapmaktadır.

Peygamber’den *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle rivayet edilmiştir:

 *“insan ölünce şu üç şey dışında tüm amelleri kesilir: sadaka-i cariye, (cami, hastahane, okul, kütüphane, yazılan kitap, öğrenci terbiye etme ve salih çocuklar yetiştirme gibi toplumsal menfaatleri olan hayırlı eserler.) istifade edilen bir ilim ve kendisine dua eden salih bir evlat.”* Bunlar ölümden sonrası için de insana faydalı olacak şeylerdir.

**“Allah'tan sakının. O’na, hiç şüphesiz kavuşacağınızı bilin, bunu iman edenlere müjdele.”**

Söz konusu olan cinsel ilişki oldukça önemli bir ilişki türüdür. İnsanın en çekici ve güçlü cinsel iç güdüsüyle yakından ilgilidir. Allah-u Teala bu cümlede insanı cinsel ilişkilere dikkat etmeye çağırmakta emirlerine teveccüh etmeye davet etmekte ve şöyle buyurmaktadır: **“Allah'tan sakının.”**

Daha sonra kıyamette Allah-u Teala ile mülakat edecekleri ve amellerinin neticelerini görecekleri hususunda insanları uyarmaktadır: **“O’na, hiç şüphesiz kavuşacağınızı bilin.”** Ayetin sonunda ise kendilerine maddi ve manevi bir hayat temin eden bu emirlere uyan imanlı insanlara müjde vererek şöyle buyurmaktadır: **“Bunu iman edenlere müjdele!”**

**وَلاَ تَجْعَلُواْ اللّهَ عُرْضَةً لِّأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَتَّقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيْنَ النَّاسِ وَاللّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (224)**

224. İnsanların arasını düzeltmeniz, günahtan sakınmanız ve iyi olmanız hususunda, Allah'a yaptığınız yeminleri engel kılmayın, Allah işitir ve bilir.

#### Tefsir

Mecme’ul-Beyan, Ruh’ul-Beyan ve benzeri bir çok tefsirlerde bu ayetin nüzul sebebi hakkında şöyle yer almıştır: Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* ashabından Abdullah bin Revaha adında birinin kızıyla damadı arasında ihtilaf çıktı. Abdullah onların işini düzeltmeyeceğine dair yemin edince bu ayet indi ve bu tür yeminleri yasakladı.

Ayette geçen “eyman” kelimesi “yemin” kelimesinin çoğuludur, and ve yemin anlamına gelmektedir. Ayette geçen “urzeten” kelimesi ise “arz etme” veya “engel karar kılma” anlamındadır.

### Mesajlar ve Nükteler

**1-** Yeminleri iyi işlere engel karar kılmayın.

**2-** Yeminleri sorumluluktan kaçış vesilesi karar kılmayın. Hayırlı işlerin sevabını böylece elden çıkarmayın.

**3-** Her münasebette Allah-u Teala’dan ve mukaddes adından istifade etmeye çalışmayınız. Bu iş bir tür küstahlık ve edepsizliktir.

İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur*.”Doğru veya yalan yere Allah’a yemin etmeyiniz.”[[115]](#footnote-116)*

**4-** Yüce değerler ve hayırlı işler terk edilmemelidir.

**5-**Uyanık olunuz, Allah-u Teala sözlerinizi duymaktadır. Hatta söylemediklerinizi dahi bilmektedir. Tüm söz ve düşüncelerinize dikkat ediniz.

**6-** İnsanların arasını düzeltmek, iyilik ve takvalı olmak bir değerdir. Dolayısıyla Allah-u Teala’nın mukaddesatına yemin etmek gerekçesiyle bu değerleri terk etmemek gerekir. Aslında bu işlerin değeri sebebiyle bu tür yeminler de doğru değildir.

**لاَّ يُؤَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللَّغْوِ فِيَ أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ (225)**

**225. Allah sizi rast gele yeminlerinizden dolayı değil, fakat kalplerinizin kazandığı (bilerek ve isteyerek yaptığı yeminler sebebiyle sorumlu tutar. Allah bağışlayandır, hilim sahibidir. .**

**Tefsir**

Dikkatsizlik, gazap, düşüncesizlik, iradesizlik, gevezelik, acelecilik veya dil alışkanlığı sebebiyle söylenen yeminlerin hukuki hiç bir değeri yoktur. Sadece dikkatli ve normal şartlarda hayır işleri için Allah-u Teala’nın mukaddes adıyla yapılan yeminler değer taşır ve insana sorumluluk yükler. İşte bu tür yeminler riayet edilmesi farz olan yeminlerdir ve bu yeminleri bozmak haramdır. Kefareti ise Maide suresinde beyan edildiği üzere [[116]](#footnote-117) on fakiri doyurmak veya giydirmek veya bir köle azat etmek veya bütün bunlara gücü yetmediği taktirde üç gün oruç tutmaktır.

### Nükte

İnsanın sorumluluğu irade ve seçimine bağlıdır. Allah-u Teala işte bu yüzden insanın normal olmayan şartlarda düştüğü hatalarını bağışlamaktadır.

**لِّلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نِّسَآئِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَآؤُوا فَإِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (226) وَإِنْ عَزَمُواْ الطَّلاَقَ فَإِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (227)**

226. Kadınlarına yaklaşmamaya yemin edenler, dört ay beklerler; eğer yeminlerinden dönerlerse, bilsinler ki şüphesiz Allah bağışlar ve merhamet eder.

**227. Şayet boşanmaya kararlı iseler, bilsinler ki Allah şüphesiz işitir ve bilir.**

#### Tefsir

### Cahili bir adeti kınamak

Cahiliye döneminde kadın ve erkeğin ayrılması hususunda var olan ve İslam’ın talak hükmünün nüzulünden önce yeni Müslüman olanlar arasında devam ede-gelen adetlerden biri de cinsel ilişkiyi kurmamaya yemin etmek anlamına gelen “ila” adetiydi.

Cahiliye döneminde eşinden nefret eden kimse onunla cinsel ilişki kurmama hususunda yemin ediyordu. O bu insani olmayan yolla eşini büyük bir zorluğa düşürüyordu. Ne özgürce istediği kimse ile evlenebileceği şekilde resmen boşuyordu ve ne de bu şiddetli yeminden sonra barışıp bir eş olarak onunla yaşamaya yanaşıyordu.

Söz konusu ayet İslam’ın bu konuda teklifini beyan etmektedir. Bu teklife göre erkek dört aylık bir süre zarfında kadını bu zorluktan ve belirsizlikten kurtarmalıdır. Ya yemininden dönüp eşiyle yaşamaya karar vermelidir, ya da resmen onu boşayıp özgür bırakmalıdır.

Şüphesiz ki birinci yolu seçmek ve aile yuvasını korumak hem aklın kabul ettiği ve hem de Allah-u Teala’nın razı olduğu bir husustur. Bu yüzden ayetin sonunda şöyle buyurulmuştur: **“Eğer yeminlerinden dönerlerse, bilsinler ki şüphesiz Allah bağışlar ve merhamet eder.”**

**“Allah bağışlar ve merhamet eder.”** cümlesi bu yemini bozup geri dönmenin günah olmadığına delalet etmektedir. Elbette ayetten de anlaşıldığı gibi yemin etmek güzel bir şey değildir. Ama eğer ayrılma kararı alır ve boşarsa bu taktirde bağış ve mağfirete erişeceği kesin değildir. Allah-u Teala bütün sırları bilmektedir. Kimin eşini sadece şehveti yüzünden ve kimin de icap ettiğinden boşadığını çok iyi bilmektedir. Allah-u Teala talakın zahiri uygulanışını duymakta; kalplerdeki amaç ve etkenleri de çok iyi bilmektedir. İşte bu yüzden de ayetin sonunda şöyle buyurmuştur: **“Şayet boşanmaya kararlı iseler, bilsinler ki Allah şüphesiz işitir ve bilir.”**

Evet İslam “ila” hükmünü tümüyle iptal etmemiş ise de gerçekte etkilerini ortadan kaldırmıştır. Zira hiç kimseye “ila” ve yemin ile eşiyle cinsel ilişkide bulunmayı terk etmesine izin vermemektedir. Eğer “ila” yapan kimse hakkında bir müddet verilmiş ise de bu “ila” ve yemin ile evlilik haklarının iptal ettiği anlamında değildir. Cinsel ilişkinin şer’i bir farz olarak dört ayda bir lazım olduğu sebebiyledir. Elbette bu da kadının bu uzun müddet zarfında günaha düşme imkanının olmadığı taktirde geçerlidir. Aksi taktirde günaha düşme imkanı olan genç kadınlar hususunda bu cinsel ilişkiyi terk etme müddeti kısaltılmalı ve cinsel ihtiyaçları karşılanmalıdır.

#### Mesajlar ve Nükteler

**1-** Cahili ve hurafe adetleri ortadan kaldırmak temel bir ilke olarak peygamberlerin görevinin bir parçasıdır.

**2-** Eşinin haklarına, ruhsal ve içgüdüsel ihtiyaçlarına teveccüh etmek temel bir görevdir.

**3-** İnsan bazen en kötü işler için bile en mukaddes isimleri vesile karar kılmaktadır.

**4-** İnsanların dönüşü ve akıllıca bir karar almaları için bir fırsat gereklidir.

**5-** İslam mazlumların savunucusudur. Kadınlar tarih boyunca zulüm ve haksızlıkla karşı karşıya kalmışlardır. Kur’an-ı Kerim ise defalarca kadını savunmuştur.

**6-** İnsanları salim bir hayata teşvik etmek gerekir.”**Eğer yeminlerinden dönerlerse, bilsinler ki şüphesiz Allah bağışlar ve merhamet eder.”** cümlesi de erkeğin hayata yeniden dönüşünün ilahi rahmet ve mağfirete erişim vesilesi olacağını bildirmektedir.

**7-** İslam boşanmayı bütün acılık ve çirkinliğiyle kabul etmektedir. Ama eşini belirsizlik içinde bırakmayı kabul etmemektedir.

**8-** Şehvet perestlik ve bir kadının yuvasını yıkan kararlardan uzak durmak gerekir. Allah-u Teala işiten ve bilendir.

**وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوَءٍ وَلاَ يَحِلُّ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُواْ إِصْلاَحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكُيمٌ (228)**

228.”Boşanan kadınlar, kendi kendilerine üç aybaşı hali beklerler, eğer Allah'a ve ahiret gününe iman etmişlerse, rahimlerinde Allah’ın yarattığını gizlemeleri kendilerine helal değildir. Kocaları bu arada barışmak isterlerse, karılarını geri almakta daha çok hak sahibidirler. Kadınların vazifeleri olduğu gibi, üstün hakları da vardır. (Ama) Erkeklerin onlardan bir üstün derecesi vardır. Allah güçlüdür. hikmet sahibidir.”

#### Tefsir

Önceki ayette talaktan söz edilmişti. Bu ayette de boşanmanın bazı ilgili hükümleri beyan edilmektedir. Toplam olarak bu ayette beş hüküm beyan edilmiştir. Önce iddet hakkında şöyle buyurmaktadır: “Boşanan kadınlar, kendi kendilerine üç aybaşı hali beklerler...”

“Kuru’” kelimesi kadının temizlik günleri anlamındadır. Boşanma, temizlik ve eşiyle cinsel ilişki kurmadığı bir halde gerçekleşmesi gerektiği için bu temizlik bir defa sayılmaktadır. Daha sonra iki defa adet görüp temizlendiğinde üçüncü temizlik sona erip adet başladığı an iddet bitmiş sayılır ve bu durumda evlenmek caizdir.

İkinci hüküm ise kadınların rahimlerinde olanları gizlemelerinin haram olduğudur. Eğer Allah-u Teala’ya ve ahirete inanıyorlarsa rahimlerinde olanı gizlememelidirler. Eğer Allah-u Teala’ya ve ahiret gününe iman etmişlerse, rahimlerinde Allah-u Teala’nın yarattığını gizlemeleri kendilerine helal değildir.

İlginç olan bir husus da genelde bizzat kadınların anladığı iddet günlerinin baş ve sonunu da kadınların uhdesine bırakmıştır ve onların sözünü senet kabul etmiştir.

Ayetten istifade edilen üçüncü hüküm ise “ric’i” talakın iddeti boyunca erkeğin dönme hakkına sahip olmasıdır. Nitekim şöyle buyurmuştur: “Kadınların vazifeleri olduğu gibi, üstün hakları da vardır. (Ama) Erkeklerin onlardan bir üstün derecesi vardır.”

Kadın ric’i talakın iddetini beklerken erkek hiç bir teşrifata ihtiyaç duymaksızın hayatına yeniden başlayabilir ve dönüşünü ifade den herhangi bir söz veya davranışla bu anlama hayat verebilir.

Daha sonra dördüncü hükmü beyan ederek şöyle buyurmaktadır:

وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوف

**“Kadınların vazifeleri olduğu gibi, üstün hakları da vardır.”**

Dolayısıyla erkeklerin kadınlar üzerinde hakları olduğu gibi kadınların da erkekler üzerinde riayet etmeleri gereken bir takım hakları vardır. Kadın ve erkeğin cismi ve ruhi güçleri arasındaki derin ihtilaflara teveccühen evin yöneticiliği erkeğin, yardımcılığı ise kadınların omuzuna yüklenmiştir. Bu farklılık bazı kadınların manevi makamlar ile ilim ve takva açısından erkeklerden üstün bir makama erişmesine engel teşkil etmemektedir.

“Maruf” kelimesi iyi, makul ve mantıksal iş anlamındadır ve bu ayetlerde de defalarca tekrar edilmiştir. Bu vesileyle kadın ve erkeklere uyarı yapılmış, birbirlerinin haklarına tecavüz etmemeleri hatırlatılmış, aile ilişkilerinin sağlamlaştırılması ve ilahi rızayetin kazanılması için birbirlerinin haklarına karşılıklı saygı duyulması istenmiştir.

Bilahare ayetin sonunda ise şöyle buyurulmuştur: **“Allah güçlüdür. hikmet sahibidir.”**

Bu ayet de ilahi hikmet ve tedbirin, herkesin toplumda yaratılış kanunlarının kendisine tayin ettiği ve ruh ve cismiyle uyum içinde olan bir takım görevleri yerine getirmesini gerektiğine işaret etmektedir. Allah-u Teala’nın hikmeti kadınların taşıdığı sorumlulukların yanı sıra bira takım kesin haklarının da olmasını gerektirmiş ve bu vesileyle görev ve hak arasında bir denge unsuru oluşmuştur.

**الطَّلاَقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ وَلاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلاَّ أَن يَخَافَا أَلاَّ يُقِيمَا حُدُودَ اللّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ يُقِيمَا حُدُودَ اللّهِ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلاَ تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَأُوْلَـئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ (229)**

229. Boşanma iki defadır. Ya iyilikle tutma ya da iyilik yaparak bırakmadır. İkisi Allah’ın hudutlarını koruyamamaktan korkmadıkça kadınlara verdiklerinizden bir şey almanız size helal değildir. Eğer Allah’ın hudutlarını ikisi koruyamayacaklar diye korkarsanız, o zaman kadının fidye vermesinde (mihrini bağışlayıp talak almasında) ikisine de günah yoktur. Bunlar Allah’ın hudutlarıdır, onları çiğnemeyin. Allah’ın hudutlarını çiğneyenler ancak zalimlerdir.

#### Tefsir

Kadınlardan biri Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* eşlerinin yanına gitti ve eşini şikayette bulundu. Eşi onu sürekli boşuyor, ardından dönüş yapıyor ve bu vesileyle onu zarar ve ziyana uğratıyordu. Cahiliye döneminde erkeklerin kadınlarını binlerce defa boşama hakkı vardı ve bu konuda hiç bir sınır gözetilmiyordu. Peygamber-i Ekrem *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bu şikayeti duyunca ayet nazil oldu ve talak sınırının üç defa olduğunu beyan etti.

Önceki ayette okuduğumuz üzere iddet ve dönüş kanunu aile ilişkilerini islah etmek, ayrılık ve tefrikaları önlemek içindi. Ama bazı yeni Müslüman olan kimseler cahiliye dönemi alışkanlıklarından dolayı bundan kötü istifade ediyordu. Eşini baskı altında tutmak için onu sürekli boşuyor ve ardından dönüş yapıyorlardı. İşte ilgili ayet inerek bu çirkin ve namertçe tarzı yasakladı. Ayet-i Kerime şöyle buyurmaktadır: **“Boşanma iki defadır.”** boşama ve dönüş iki defadır ve farklı oturumlarda gerçekleşmelidir.

Daha sonra da şöyle buyurulmaktadır:

“Ya iyilikle tutma ya da iyilik yaparak bırakmadır. Her iki defasında daya eşini güzellikle tutmalı, barışmalı, ya da iyilikle terk etmeli ve ondan ayrılmalıdır.”

O halde üçüncü boşanmada artık dönüş yoktur. İki defa boşanma, barış ve dönüş gerçekleştikten sonra artık işi bitirmek gerekir.

İyilikle ayrılmaktan maksat kadının haklarının verilmesi, ayrıldıktan sonra arkasından kötü lafların edilmemesi, insanları ona karşı kötümse etmemesi, yeniden evlenmesine engel olmamasıdır. O halde ayrılık da iyilikle iç içe olmalıdır.

Bu yüzden ayetin devamında şöyle buyurulmuştur:

**“İkisi Allah’ın hudutlarını koruyamamaktan korkmadıkça kadınlara verdiklerinizden bir şey almanız size helal değildir.”**

O halde erkek ayrıldıktan sonra kadına mihir olarak verdiği şeylerden hiç birini alma hakkına sahip değildir.

Ayetin devamında “hul’”[[117]](#footnote-118) talakına işaret ederek şöyle demektedir: sadece bir durumda kadına verdiği mihrini geri alabilir. O da kadının birlikte yaşamak istemediği taktirde gerçekleşir. Eşler evlilikleri devam ettiği taktirde ilahi sınırları çiğnemekten korktukları taktirde söz konusudur.

**“İkisi Allah’ın hudutlarını koruyamamaktan korkmadıkça...”**

Daha sonra şöyle buyurulmaktadır:

**“Eğer Allah’ın hudutlarını ikisi koruyamayacaklar diye korkarsanız, o zaman kadının fidye vermesinde (mihrini bağışlayıp talak almasında) ikisine de günah yoktur.”**

Burada ayrılığın kaynağı kadındır. Dolayısıyla da bu işin cezasını kadın ödemelidir. Böylece de kendisiyle yaşamak isteyen erkeğe kendi mihriyle başka bir eş alma imkanını tanımalıdır.

Ayetin sonunda bu ayette beyan edilen bütün hükümlere işaret edilerek şöyle buyurulmaktadır: Bunlar ilahi hudut ve sınırlardır, bu sınırları aşmayın, bu sınırları aşanlar zalimleridir.

##### **Mesajlar**

Boşanma sayısı evlilik sayısı esasıncadır. Yani her boşanmadan önce bir evliliğin olması gerekir. Dolayısıyla bir oturumda üç defada boşadım diyen kimse gerçekte bir talak vermiş olur. Çünkü sadece bir evliliği bitirmiştir. Bu yüzden Ehl-i Beyt *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* fıkhında şöyle yer almıştır: Bir kaç talak bir kaç oturumda gerçekleşmelidir. Her talaktan önce de bir evlilik gerekir. Bu birden fazla boşama, ayetin zahirinin delaletinin yanı sıra maslahata da en yakın olanıdır. Zira aile hayatının bir oturumda ve bir tek kararla ortadan kalkması doğru değildir.

1- Hayatın temin edilmesi erkeğin temkin ve idaresi ise kadının görevidir. Bunlar ilahi hudutlardır.

2- Allah-u Teala’nın hududunu çiğneyenler zalimdir.

 **“Allah’ın hudutlarını çiğneyenler ancak zalimlerdir.”**

**فَإِن طَلَّقَهَا فَلاَ تَحِلُّ لَهُ مِن بَعْدُ حَتَّىَ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِن طَلَّقَهَا فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظَنَّا أَن يُقِيمَا حُدُودَ اللّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (230)**

**230. Bundan sonra kadını boşarsa, kadın başka birisiyle evlenmedikçe bir daha kendisine helal olmaz. (Eğer ikinci koca da) onu boşarsa, Allah’ın hudutlarını koruyacaklarını sanırlarsa (eski karı kocanın) birbirlerine dönmelerine bir engel yoktur. Bunlar, bilen kimseler için Allah’ın açıkladığı hudutlardır.**

**Nüzul Sebebi**

Kadının biri Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* yanına gelerek şöyle dedi: “Ben amcam oğlu Rufaa’nın eşiyim, o beni üç defa boşadı, ben daha sonra Abdurrahman adında biriyle evlendim ve o da beni boşadı. Bu müddet boyunca aramızda hiç bir cinsel ilişki gerçekleşmeden ilk eşime dönebilir miyim?”

Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* olumsuz cevap vererek şöyle buyurdu: *“İlk eşinle yeniden evlenmen, sadece yeni eşinle cinsel ilişki kurduktan sonra doğrudur.”* Bunun üzerine söz konusu ayet nazil oldu.

**Tefsir**

Önceki ayette özet olarak ikinci boşamadan sonra kadın ve erkeğin ya barış ve ülfet yolunu seçmesi veya sürekli olarak birbirlerinden ayrılması gerektiği hatırlatıldı. Bu ayet gerçekte o hükme eklenen bir madde konumundadır. Bu ayet ise şöyle diyor: Ayrılık hükmü kadın başka biriyle evlenmediği taktirde ebedidir. Ama, kadın evlenir, cinsel ilişki kurar ve ardından boşanırsa bu taktirde isterse ilk eşiyle barışabilir ve yeni bir uyum içinde yaşayabilir. Bu taktirde de ilahi sınırlara saygı göstermelidirler ve bunun hiç bir sakıncası yoktur.

**Mesajlar**

1- Erkekler kendi yetkilerinden kötü istifade etmemeli ve her zaman için özgür ve irade sahibi olmadıklarını bilmelidirler. İmam Rıza’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurulduğu rivayet edilmiştir: *“Talakı hafife almayın ve kadınlara zarar vermeyin.”[[118]](#footnote-119)*

2-Herkes ilahi emirlerin hikmet ve sırlarını bilmemektedir. Bazıları bu emirlere şaşkınlık içinde bakabilir. Ama bu emirlerin sırları bilen kimseler için çok açıktır.”**Bunlar, bilen kimseler için”**

Sıradan insanlar emirlerin sadece zahirini, bilen insanlar ise bu emirlerin ruh ve derinliğini görürler.

3- Müslümanlar ilahi sınırların sadece namaz, zekat, hac ve cihatta olmadığını bilmelidirler. Ailevi meselelere riayet etmek de ilahi sınırlardan sayılmıştır.

**وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النَّسَاء فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلاَ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لَّتَعْتَدُواْ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلاَ تَتَّخِذُوَاْ آيَاتِ اللّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مِّنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (231)**

231. Kadınları boşadığınızda, müddetleri sona ererken, onları güzellikle tutun, ya da güzellikle bırakın, haklarına tecavüz etmek için onlara zararlı olacak şekilde tutmayın; böyle yapan şüphesiz kendisine zulmetmiş olur. Allah’ın ayetlerini de alaya almayın; Allah’ın üzerinize olan nimetini, öğüt vermek üzere size indirdiği Kitab ve hikmeti anın, Allah'tan sakının, Allah’ın her şeyi bildiğini bilin.

**Tefsir**

Bu ayet önceki ayetlerin ardı sıra İslam’ın talak hususunda karar kıldığı sınırlandırmaları beyan etmekte ve bu vesileyle kadının saygınlığını ve haklarını koruma altına almaktadır.

Ayet şöyle diyor: İddet müddeti bir gün bile kaldığı taktirde erkek eşiyle anlaşma ve birlikte yaşama dönme hakkına sahiptir: **“onları güzellikle tutun”**

Veya ortamın müsait görmüyorsa onu iyilikle salıvermelidir.”**ya da güzellikle bırakın.”**

Ama dikkat edilmesi gereken bir husus hem ayrılmanın, hem de dönüş yapmanın iyilikle olması gerektiğidir. Eşler birbirinden intikam almaya kalkışmamalıdır.

**“Haklarına tecavüz etmek için onlara zararlı olacak şekilde tutmayın; böyle yapan şüphesiz kendisine zulmetmiş olur.”**

Bu cümle “maruf” kelimesinin tefsiridir. Yani dönüş de sefa ve samimiyet üzere olmalıdır. Oysa cahiliye döneminde eşler boşanma veya dönüşü bir intikam aracı kılmışlardı. Bu yüzden ayet kesin bir ifadeyle şöyle buyurmaktadır: kadını eziyet ve baskıyla evde tutmak doğru değildir. Bu sadece ona zulüm değil, insanın kendi nefsine de zulümdür. Zira, hakkı yok etmek için yapılan dönüşlerde hiç bir şekilde huzur ve sükunet görülemez. Ayrıca Kur’an-ı Kerim’e göre kadın ve erkek yaratılış düzeninde birbirlerini bütünleyen parçalardır. Dolayısıyla kadının haklarını çiğnemek insanın kendi kendine nefsine zulmetmesidir.

Başkasına zulmeden gerçekte ilahi cezaya uğramakta ve dolayısıyla da kendisine zulmetmiş olmaktadır.

### İlahi Kanunları Alaya Almayın

**“Allah’ın ayetlerini de alaya almayın; Allah’ın üzerinize olan nimetini, öğüt vermek üzere size indirdiği Kitab ve hikmeti anın.”**

“Huzuven” ve “huzuen” kelimeleri alaya almak anlamındadır. İnsanlardan bazısı binlerce günah işlediği halde vicdan baskısından kurtulmak ve ilahi azaptan kaçış için şer’i hilelere ve desiselere başvurmaktadır. Ayet ve hükümlerin zahirini bahane etmektedir. Kur’an-ı Kerim bu metodu Allah-u Teala’nın ayetleriyle ve emirleriyle alay etmek olarak kabul etmektedir. Ne yazık ki bu sapma bir çok hükümlerde göze çarpmaktadır. Bu hükümlerden biri de hiç şüphesiz boşama hükmüdür. Zira erkek için daha önce de söylendiği gibi dönüş hakkının olması bu evliliğin daha uzun ve kalıcı olması sebebiyledir. Ama bazıları bu maksadın dışına taşmakta; yani dönüş hakkını kullanarak kadına eziyet ve zulüm etmeye kalkışmaktadır. Kanunla amel etmek maskesi altında kendi zalimce çehresini gizlemektedir. Bu Kur’an-ı Kerim ve kanunları alaya almaktır. Söz konusu ayet şöyle buyurmaktadır: Allah-u Teala’nın ayetleriyle alay etmeyin ve sizlerin saadeti için gelen semavi kitap ve büyük ilahi din nimetini hatırlayın.

Dini kanunları dünyadaki sabit kanunlardan kaynaklanmış ve insanların gerçek maslahatına dayanarak onanmıştır. O halde maslahatları görmezlikten gelerek ve hükümlerin zahirine sarılarak ruhsuz kalıplar yaratmayın. Zira bu hem menfaatlerinizi tehlikeye atmakta ve hem de Allah-u Teala’nın ayetleriyle alay anlamına gelmektedir.

**“Allah'tan sakının, Allah’ın her şeyi bildiğini bilin.”**

Ayetin sonunda kadın haklarını savunmak ve ilahi hükümlerden kötü istifadeyi önlemek için Allah-u Teala’dan sakınılmasını istenmekte, Allah-u Teala’nın kullarının bütün işlerini ve varlık sebeplerini bildiği hatırlatılmaktadır.

**وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاء فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْاْ بَيْنَهُم بِالْمَعْرُوفِ ذَلِكَ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (232)**

232. Kadınları boşadığınızda, müddetleri sona ermişse, kocaları ile birbirleriyle güzellikle anlaşmışlarsa evlenmelerine engel olmayın. Bu içinizden Allah'a ve ahiret gününe iman eden kimsenin ibret alacağı bir öğüttür. Bu sizin için daha iyi ve temizdir. Allah bilir, siz bilmezsiniz.

**Nüzul Sebebi**

Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* Ma’kil b. Yesar adında bir sahabisi, kız kardeşi Cemla’nın ilk eşi olan Asım b. Adiyy ile evlenmesine karşı çıkıyordu. Zira Asım onu daha önce boşamıştı. İddet dönemi sona erdikten sonra iki taraf da yeniden evlenmeyi ve aile ocaklarına dönmeyi istiyordu.

Bunun üzerine söz konusu ayet nazil oldu ve onu böyle bir evliliğe muhalefet etmekten sakındırdı.

Hakeza şöyle denmiştir: Bu ayet Cabir b. Abdullah’ın, amcası kızının ilk eşine dönmek istemesine yaptığı muhalefet üzerine nazil olmuştur. Cahiliye döneminde bu hak yakınlara verilmişti.

Şüphesiz ki Ehl-i Beyt fıkhında kardeş veya amca oğlunun kız kardeşi veya amcası kızı hakkında hiç bir velayeti yoktur. Ama ileride de göreceğimiz gibi yukarıdaki ayetin anlamı velileri olmayanlar hakkında tümel bir hüküm konumundadır. Ne baba, ne anne, ne amca oğlu ve ne de yabancı bir kimse böyle bir evliliğe muhalefet etme hakkına sahip değildir.

**Tefsir**

### Zincirlerden Bir Diğerini Kırmak

Geçen konularda da geçtiği üzere bir zamanlar kadınlar cahiliye esaretinde yaşıyor, hiç bir irade, fikir ve meyillerinde tercih etmeksizin, hiç bir hesap olmaksızın, bencil insanların irade ve temayülü altında bulunuyorlardı. Bu durumun en açık örneklerinden biri eş seçimiydi. Kadınların bu konuda hiç bir yetkisi ve müdahalesi yoktu. Kadın resmen evlenip eşinden ayrıldığı takdirde eşine yeniden dönüşü için dahi velisinin istek ve iradesi geçerli idi. Bazen eşler yeniden bir araya gelip birleşmek istediklerinde velileri şahsi menfaatleri ya da hayali vehimleri esasınca bu birleşmeye engel oluyorlardı.

Kur’an-ı Kerim açık bir şekilde bu metodu kınayarak şöyle demektedir: Velileri ve diğer kimselerin böyle bir hakkı yoktur. Evliliğin iki temel öğesi olan kadın ve erkek birleşmek isterse ve ayrıldıktan sonra yeniden dönmeyi kararlaştırırlarsa başkalarının buna muhalefet etmesi yersizdir.

O halde ayetten de istifade edildiği üzere birbiriyle evlenip ayrılanlar, yeniden evlenmek istediklerinde velilerinin rızayetini almak zorunda değillerdir. Onların muhalefetinin Hiç bir geçerliliği yoktur.

Bakire kızların evlenmesinde velilerin izni gerekli midir? Ayet bu konuda bir şey beyan etmemektedir. Bunun açıklaması ise fıkhi kitaplarda yer almıştır. Ayetin son bölümü olan bu cümlede şöyle yer almıştır: “Sizin menfaatinize beyan edilen bu hükümler sadece alemlerin rabbine ve kıyamet gününe iman eden kimseleri etkileyebilir. İnsan Allah-u Teala’ya tapma sayesinde kendisine tapmaktan kurtulmadıkça asla kendi arzularını kontrol edemez ve sapıklıklardan kurtuluşa eremez.

**“Bu sizin için daha iyi ve temizdir. Allah bilir, siz bilmezsiniz.”**

Bu cümle de bu hükümlerle amel etmenin neticesinin bizzat insana döndüğü gerçeğine işaret etmektedir. Ama bilginiz az olduğu için hükümlerin felsefesini yeterli bir düzeyde bilmeyebilirsiniz. Ama Allah-u Teala bütün sırları bilmektedir. Allah-u Teala Bu emirleri sizin menfaatlerinizi korumak ve ailelerin temizliğini sağlamak için beyan etmiştir. Dikkat edilmesi gereken bir husus da Allah-u Teala bu cümlede söz konusu emirlerle amel etmenin hem nefsin tezkiyesine ve hem de taharete sebep olacağını beyan etmiştir.”**sizin için daha iyi ve temizdir.”**

Bunun da anlamı şudur: Bu emirler ile amel etmek hem bir takım hataları sebebiyle ailelerin düştüğü yanlışlıklardan kaynaklanan kirlilikleri ortadan kaldırmakta, onları temizlemekte ve hem de rüşt, tekamül, hayır ve bereket içinde yaşamalarını sağlamaktadır.

**وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لاَ تُكَلَّفُ نَفْسٌ إِلاَّ وُسْعَهَا لاَ تُضَآرَّ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلاَ مَوْلُودٌ لَّهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَن تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدتُّمْ أَن تَسْتَرْضِعُواْ أَوْلاَدَكُمْ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمْتُم مَّآ آتَيْتُم بِالْمَعْرُوفِ وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (233)**

233. Anneler çocuklarını, emzirmeyi tamamlatmak isteyen baba için, tam iki sene emzirirler. Anaların yiyecek ve giyeceğini uygun bir şekilde, sağlamak çocuk kendisinin olan babaya borçtur. Herkese ancak gücü nispetinde teklifte bulunulur. Ana çocuğundan, çocuk kendisinin olan baba da çocuğundan dolayı zarara sokulmasın. (veya ikisi de çocuğuna zarar veremez.) Mirasçıya da aynı şeyi yapmak borçtur. Ana baba aralarında danışarak ve anlaşarak sütten kesmek isterlerse, ikisine de sorumluluk yoktur. Çocuklarınızı sütanneye emzirtmek isterseniz, vereceğinizi örfe uygun bir şekilde öderseniz, size sorumluluk yoktur. Allah'tan sakının, yaptıklarınızı gördüğünü bilin.

**Tefsir**

Ayette geçen “valide” kelimesi Arapça’da anneye denmektedir. “Ümm” kelimesi ise daha geniş bir anlama sahiptir, bazen anneye, bazen nineye, bazen herhangi bir şeyin kök ve esasına denmektedir.

Kur’an-ı Kerim bu hususta çocuklara süt verme ile ilgili emirlere ve bu konuda var olan anne, baba ve çocuğun çeşitli haklarına işaret etmektedir. Genel olarak bu ayetten yedi önemli emir anlaşılmaktadır.

### Çocuk Emzirme hususunda yedi emir

1- İki yıllık süt emzirme hakkı annenin en doğal hakkıdır. Anne bu müddet boyunca çocuğuna süt verir ve ona bakar. Gerçi küçük çocukların velayeti babanın sorumluluğundadır; ama bu müddet boyunca ruh ve cisminin beslenmesi süt ve anne sevgisine bağlı olduğundan çocuğun bakım ve yöneticilik hakkı annenin omuzlarına bırakılmıştır. Öte yandan annelik duygularına da riayet edilmelidir. Zira anne böylesine hassas zamanlarda kucağının çocuğundan boş kalmasına ve onun karşısında itinasız kalmasına tahammül edemez. O halde çocuğa süt verme ve bakma hakkı iki boyutlu bir haktır; hem çocuğun haline riayet edilmiş, hem de annenin durumu göz önünde bulundurulmuştur.

**“Anneler çocuklarını, emzirmeyi tam iki sene emzirirler.”**

2- Süt verme zamanı mutlaka iki yıl değildir. İki yıl süt verme hakkını tümüyle bitirmek isteyenler içindir. Emzirmeyi tamamlamak istemeyen baba ve anneler çocuğun durumuna ve sağlığına bakarak bu müddeti azaltabilirler.

Ehl-i Beyt’den (Allah’ın selamı üzerlerine olsun) bizlere ulaşan rivayetlerde de yer aldığı üzere süt emzirmenin tam müddeti iki yıl, tam olmayan müddeti ise yirmi bir aydır. Bu anlam yukarıdaki ayetin Ahkaf suresi on beşinci ayet ile yan yana değerlendirilmesi sonucu elde edilmiş olabilir; zira o ayette de şöyle buyurulmuştur: **“Taşınması ve sütten kesilmesi otuz ay sürer”**

Şüphesiz bildiğimiz gibi hamilelik dönemi genelde dokuz aydır, dolayısıyla geriye kalan yirmi bir ay çocuğa süt vermenin normal süresidir.

Ahkaf suresinde bu meselede farz ve gerekli bir şekilde beyan edilmediği için anneler çocuğunun sağlığını göz önünde bulundurarak süt emzirme müddetini daha da azaltabilirler.

3- Boşanmış olsa bile süt verme döneminde annenin yemek ve beslenme ve giyinme masrafları çocuğun babası tarafından karşılanmalıdır. Böylece anne de tam bir huzur içinde çocuğuna süt vermelidir.

**“Anaların yiyecek ve giyeceğini uygun bir şekilde, sağlamak çocuk kendisinin olan babaya borçtur.”**

Burada ayette geçen “el mevludi leh” (kendisi için çocuk doğan kimse, yani babası) kelimesinin “el ebb” (baba) kelimesi yerine kullanılması da dikkate değerdir. Zira bu tabirle adeta söz konusu görevini yapma yolunda babanın duygularını harekete geçirmektedir. Yani, eğer bu müddet boyunca çocuk ve annenin masrafları babanın uhdesine bırakılmış ise bu onun çocuğu, kalbinin meyvesi olduğu hasebiyledir. O çocuk yabancı bir kimse değildir.

Ayette geçen “maruf” şartı da annenin yiyecek ve içeceğinin makamına yaraşır bir şekilde karşılanması gerektiğine işarettir. Bu konuda ne cimrilik ve ne de israfta bulunmak gerekir.

Daha sonra her türlü belirsizliği ortadan kaldırmak için bu konuda daha fazla açıklamada bulunmakta ve şöyle demektedir: Her baba kendi gücü oranında hükümlüdür. Zira Allah-u Teala hiç kimseye gücünün üstünde bir görev yüklememiştir.”**Herkese ancak gücü nispetinde teklifte bulunulur.”**

4- Anne ve babadan hiç birisi çocuğunun kaderini kendi ihtilaflarına kurban etmemelidir. Aksi taktirde çocuğun ruhuna bir daha telafi edilmesi mümkün olmayan çok ağır darbeler iner.”**Ana çocuğundan, çocuk kendisinin olan baba da çocuğundan dolayı zarara sokulmasın.”**

Erkekler süt emme döneminde annenin ihtiyaçlarını giderme ve hakkını verme hususunda herhangi bir haksızlıkta bulunmamaya dikkat etmelidir. Anneler de kendilerine verilen bu haklardan kötü istifade etmemelidirler. Farklı ve hayali bahanelerle süt vermekten el çekmemeli veya babasını çocuğunu görmekten mahrum etmemelidir.

5- Baba öldükten sonra varisleri bu görevi yüklenmelidir. Çocuğa süt verdiği müddetçe annenin tüm ihtiyaçlarını varisleri temin etmelidir.”**Mirasçıya da aynı şeyi yapmak borçtur.”**

6- Çocuğu sütten kesme hakkı anne ve babaya bırakılmıştır. Gerçi önceki cümlelerde süt verme hususunda belli bir süresi tayin edilmişti. Ama anne ve baba çocuğun cismi sağlığını göz önünde bulundurarak, salah görerek ve kendi aralarında anlaşarak çocuğu daha uygun bir zamanda sütten kesebilir.

**“Ana baba aralarında danışarak ve anlaşarak sütten kesmek isterlerse...”**

Gerçi anne evladına süt vermeye mecbur değildir ve istediği zaman süt vermekten el çekebilir. Ama çocuğun gelişimi için bazı isteklerinden fedakarlık etmesi ve bu konuda eşiyle uyum içinde olması daha iyidir. Böylece birbirlerini razı etme ve birbirleriyle meşveret etme emrine de riayet etmiş olurlar.

7- Süt verme ve bakma hakkını anneden almak caiz değildir. Ama anne bundan kaçınır veya kendisi için bir engel çıkarsa o zaman durum değişir. Bu durumda da Allah-u Teala şöyle buyurmaktadır: **“ikisine de sorumluluk yoktur. Çocuklarınızı sütanneye emzirtmek isterseniz, vereceğinizi örfe uygun bir şekilde öderseniz, size sorumluluk yoktur.”**

**“Vereceğinizi örfe uygun bir şekilde öderseniz, size sorumluluk yoktur.”** cümlesinin manası da şudur: Çocuğa süt vermek için anne yerine başka bir kadının seçilmesi karşılıklı danışmak ve rizayetten sonra sakıncasızdır. Elbette bu iş çocuğuna süt verdiği müddetçe annenin haklarının çiğnenmesine sebep olmaması koşuluyla caizdir. Süt verdiği müddet hesaplanarak örf ve adet üzere tüm hakları ödenmelidir.

**“Allah'tan sakının, yaptıklarınızı gördüğünü bilin.”**

Kadın ve erkek arasındaki sürtüşmeler onlarda intikam alma hissini uyandırdığı, kendi kaderlerini veya zavallı çocuklarının hayatını tehlikeye düşürdüğü ve dolayısıyla da birbiri aleyhine komplolar kurması muhtemel olduğu hasebiyle de bu hükümlerin sonunda şöyle buyurmaktadır: **“Allah'tan sakının, yaptıklarınızı gördüğünü bilin.”**

**وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (234)**

**234. İçinizden ölenlerin bırakmış olduğu eşler kendi kendilerine dört ay on gün beklerler; müddetleri sona erdiğinde, onların kendi haklarında uygun şekilde yaptıklarından (ve istedikleriyle evlenmelerinden) dolayı size sorumluluk yoktur. Allah işlediklerinizden haberdardır.**

**Tefsir**

### Kadınları zavallı kılan hurafeler

Kadınların temel sorunlarından biri de kocası öldükten sonra evlenme olayıdır. Kocası öldükten hemen sonra kadının evlenmek istemesi eski eşine saygı göstermesi, dostluk ve sevgi izharında bulunması ve aynı zamanda rahminde eski eşinin nutfesinin olmadığından emin oluşuyla uyum içinde olmadığı ve ayrıca da ölen eşinin yakınlarının duygularını yaralayacağı hasebiyle yukarıdaki ayet eşi ölen kadınların dört ay on günlük iddet müddetinin akabinde evlenebileceklerini beyan etmektedir.

Eşi öldükten sonra bile evlilik hayatının hürmetini korumak fıtri bir konudur, bu yüzden farklı kabilelerde bu konuda çok çeşitli adet ve gelenekler var-olagelmiştir. Tabiatıyla bu konuda da birtakım aşırılıklara düşenler olmuş ve kadını büyük bir çıkmaz ve esarete düşürenler bulunmuştur. Hatta bazen bu kadın hakkında en ağır şeyleri yapmaktan dahi çekinmemişler ve her türlü cinayete başvurmuşlardır. Örneğin bazı kabileler kocası ölen kadını yakmış, veya onu da eşiyle birlikte defnetmişlerdir. Bazı kabileler ise kadını ebedi olarak yeniden evlenmekten mahrum kılmış ve inzivaya itmişlerdir. Bazı kabilelerde ise kadınlar bir müddet eşinin kabri kenarında siyah ve kirli bir çadırda eski elbiseleriyle her türlü takı ve süsten uzak bir şekilde, hatta asla yıkanmadan öylece kalmak ve gece gündüz bu durumda yaşamakla yükümlüydü. [[119]](#footnote-120)

Yukarıdaki ayet bütün bu hurafeleri iptal etmektedir. Ama iddet müddetini koruyarak eşinin hürmetini gözetme ilkesini en güzel şekilde teyit etmekte, onamaktadır.

**“İçinizden ölenlerin bırakmış olduğu eşler kendi kendilerine dört ay on gün beklerler.”**

Kur’an-ı Kerim’de bir çok yerde geçen “teveffa” kelimesi “tümüyle almak” anlamındadır. Geçmiş kipi bulunmayan “yezerune” fiili ise “bırakmak, devretmek” anlamındadır. Ayet şöyle buyurmaktadır: Eşlerini kaybedenler dört ay on gün iddet beklemeli ve evlenmekten sakınmalıdırlar.

**“müddetleri sona erdiğinde, onların kendi haklarında uygun şekilde yaptıklarından (ve istedikleriyle evlenmelerinden) dolayı size sorumluluk yoktur.”**

Ayette geçen “beleğne ecelehunne” tabiri ise fırsatın sona erişi anlamındadır. Bu ayet şöyle demektedir: Bu müddet sona erdikten sonra kadınlar istedikleri kimseyle evlenmek hakkına sahiptir. Bazen velilerin hayali fikir ve hurafeleri çerçevesinde kadının ikinci evlenişine engel olacakları muhtemel olduğundan ayet onlara hitap ederek şöyle buyurmuştur: Bu konuda hiç bir sorumluluğunuz yoktur. Bırakın kadınlar doğru ölçüler üzere istedikleri kimse ile evlensinler.

**“Allah işlediklerinizden haberdardır.”** Veliler çocuklarının işleri hususunda da yersiz müdahaleden sakınmalıdır. Allah-u Teala onların her şeyinden haberdardır ve herkese iyi ve kötü amelleri esasınca karşılık verecektir.

**وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاء أَوْ أَكْنَنتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ عَلِمَ اللّهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ وَلَـكِن لاَّ تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلاَّ أَن تَقُولُواْ قَوْلاً مَّعْرُوفًا وَلاَ تَعْزِمُواْ عُقْدَةَ النِّكَاحِ حَتَّىَ يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ (235)**

**235. Böyle kadınlara kapalı bir şekilde evlenme teklif etmenizde veya içinizden onlarla evlenmeyi geçirmenizde size sorumluluk yoktur. Allah onları anacağınızı bilir. Sakın meşru sözler (kinaye) dışında onlarla gizlice sözleşmeyin, müddet sona erene kadar nikah akdine kalkışmayın. İçinizde olanı Allah’ın bildiğini bilin de O’ndan çekinin. Allah’ın bağışlayan ve hilim sahibi olduğunu bilin.**

**Tefsir**

### İddetini bekleyen kadınları istemek caiz midir?

Bu ayet iddetini bekleyen kadınlar hususunda vefat iddeti hakkında geçen konularla uyumlu olarak çok önemli hükümlerden birine işaret etmekte ve şöyle buyurmaktadır:

**“Böyle kadınlara kapalı bir şekilde evlenme teklif etmenizde veya içinizden onlarla evlenmeyi geçirmenizde size sorumluluk yoktur.”**

Gerçekte kadınların eşi öldükten sonra geleceğini düşünmesi çok doğal bir olaydır. Aynı şekilde erkeklerin de kolay şartlara sahip oldukları hasebiyle dul kadınlarla evlenmek istemesi mümkündür.

Daha sonra ayetin devamında şöyle buyurmaktadır.

**“Sakın meşru sözler (kinaye) dışında onlarla gizlice sözleşmeyin, müddet sona erene kadar nikah akdine kalkışmayın.”**

Şüphesiz iddet müddetince evlilik sözleşmesini yapmak caiz değildir. Bilerek bu işi yapanlar o kadının kendileri için sürekli haram olmasına bile sebep olabilirler.

Ayetin devamında şöyle buyurulmaktadır:

**“İçinizde olanı Allah’ın bildiğini bilin de O’ndan çekinin. Allah’ın bağışlayan ve hilim sahibi olduğunu bilin.”**

**لاَّ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن طَلَّقْتُمُ النِّسَاء مَا لَمْ تَمَسُّوهُنُّ أَوْ تَفْرِضُواْ لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدْرُهُ مَتَاعًا بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ (236)**

**236. Kadınlara el sürmeden ve mihirlerini biçmeden onları boşarsanız size sorumluluk yoktur. Onları zengine kendi çapına, fakire kendi çapına uygun bir şekilde faydalandırın. Bu ihsan sahiplerine bir borçtur**

**Tefsir**

Boşama hükümlerinin devamında, bu ve sonraki ayette de bir takım hükümler beyan edilmektedir. Önce şöyle buyurulmaktadır: **“Kadınlara el sürmeden ve mihirlerini biçmeden onları boşarsanız size sorumluluk yoktur.”**

Elbette bu kadın veya erkeğin evlilik sözleşmesi yapmadıktan ve cinsel ilişki kurmadan çeşitli açılardan birlikte yaşayamayacaklarını ve ayrılmalarının daha iyi olacağını anladıkları taktirde söz konusudur. Zira daha sonraki aşamalarda iş daha da bir zorlaşmaktadır.

Daha sonra bu konuda başka bir hükmü beyan ederek şöyle buyurmaktadır: **“faydalandırın.”**

Bu hediyenin ödeme durumunda da eşin gücü ve kudreti göz önünde bulundurulmalıdır. Bu yüzden ayetin devamında şöyle buyurulmaktadır: **“Onları zengine kendi çapına, fakire kendi çapına uygun bir şekilde. Bu ihsan sahiplerine bir borçtur.”**

Gücü yetenler kendi güçleri oranında, eli darda olanlar ise imkanları dahilinde bu hediyeyi ödemelidirler. Bu hediye verme olayı intikam alma hissini ortadan kaldırmakta ve ilişkiler koptuktan sonra kadında ortaya çıkması muhtemel sorunları yok etmekte büyük bir öneme ve etkinliğe sahiptir. Yukarıdaki ayet de bu işi iyilik ve ihsan ruhuna bağlayarak şöyle demektedir: Bu amel iyilik sahiplerine bir haktır. Yani barışçıl ve iyilik ruhuyla iç içe olmalıdır.

**وَإِن طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إَلاَّ أَن يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوَ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ وَأَن تَعْفُواْ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَلاَ تَنسَوُاْ الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ اللّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (237)**

**237. Eğer onlara mihir biçer de el sürmeden onları boşarsanız, kendileri veya nikah akdi elinde olan erkeğin bağışlaması hali müstesna biçtiğinizin yarısını verin, bağışlamanız Allah'tan sakınmaya daha uygundur. Aranızdaki iyiliği unutmayın. Allah şüphesiz işlediklerinizi görür.**

**Tefsir**

Bu ayette kendilerine mihir tayin edilen ama cinsel ilişki kurulmadan ayrılan kadınlar söz konusu edilmekte ve şöyle buyurmaktadır:

**“Eğer onlara mihir biçer de el sürmeden onları boşarsanız, kendileri veya nikah akdi elinde olan erkeğin bağışlaması hali müstesna biçtiğinizin yarısını verin.”**

Bu kadına hiç bir eksiltme olmaksızın her ne kadar cinsel ilişkiye geçmemiş ise de mihrinin yarısını alma hakkını veren bir kanundur. Daha sonra ahlaki ve duygusal boyutlarını ele alarak şöyle buyurmaktadır: **“bağışlamanız Allah'tan sakınmaya daha uygundur.”**

Daha sonraki cümlede ise şöyle buyurulmuştur: **“Aranızdaki iyiliği unutmayın. Allah şüphesiz işlediklerinizi görür.”**

Ayetin genel ifadesi bu konuda ihsan ve iyilik ilkesini önemle vurgulamaktadır. Boşanma olayı çekişme, sürtüşme ve intikam ruhunu uyandırma işlemleriyle iç içe olmamalıdır. Aksine büyüklük, iyilik, af ve bağış esasınca gerçekleşmelidir.

**حَافِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ والصَّلاَةِ الْوُسْطَى وَقُومُواْ لِلّهِ قَانِتِينَ (238)**

**238. Namazlara ve orta namaza devam edin; gönülden boyun eğerek Allah için namaza durun.**

**Nüzul Sebebi**

Münafıklardan bir grup havanın sıcaklığını bahane ederek Müslümanların safları arasında fitne çıkarmaya çalışıyor ve cemaat namazlarına katılmıyordu. Bunların ardından bazı müminler de cemaat namazına katılmaktan içtinap etmişlerdi. Peygamber-i Ekrem *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bu duruma rahatsız oldu ve hatta onları şiddetle cezalandırmakla tehdit etti. Bu yüzden bir hadiste yer aldığına göre Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* yazın en sıcak günlerinde dahi öğle namazını cemaatle kılıyordu. Bu namaz ashabı için en ağır ve zor namazdı. Öyle ki Peygamber-i Ekrem’in *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* arkasında sadece bir veya iki saf oluşuyordu. Bu yüzden Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle buyurmuştur: “Ben namaza katılmayan kimselerin evini yakmak istiyorum.” Bunun üzerine ayet nazil oldu ve öğlen namazını cemaatle kılmanın önemini vurgulamak istedi.

**Tefsir**

Namazın önemi özellikle de öğle namazının ehemmiyeti insanla Allah-u Teala arasında en etkin ilişki türü olduğu hasebiyle Kur’an-ı Kerim ayetlerinde önemle beyan edilmiştir. Bu cümleden söz konusu ayette şöyle buyurmaktadır: **“Namazlara ve orta namaza devam edin.”**

**“Gönülden boyun eğerek Allah için namaza durun.”** sakın sıcaklık, soğukluk, dünyevi problemler, mal, eş evlatla ilgilenmek sizleri bu önemli işten alıkoymasın.”**orta namaza”** cümlesinden maksat orta namaz, yani öğle namazıdır.

Öğle namazının önemle vurgulanmasının sebebi ise yazın aşırı sıcaklığı veya ticaretin yoğunluğu nedeniyle Müslümanlarca daha az önem verilmiş olmasıdır.

**فَإنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَانًا فَإِذَا أَمِنتُمْ فَاذْكُرُواْ اللّهَ كَمَا عَلَّمَكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ (239)**

239. Eğer korkarsanız, yaya yahut binekte iken kılın, güvene erişince, bilmediklerinizi öğrettiği gibi Allah'ı anın. (Namazı normal olarak kılın)

**Tefsir**

Bu ayet en zor şartlarda hatta savaş meydanlarında dahi namazın unutulmaması gerektiğini önemle vurgulamaktır. Bu durumlarda namazın kıble rüku ve secde gibi bir takım şartları da ortadan kalkmaktadır. Bu yüzden ayet şöyle buyurmaktadır: **“Eğer korkarsanız, yaya yahut binekte iken kılın.”**

O halde namazlara dikkat etmek sadece güvenlik ortamında geçerli değildir. Her durumda namaz kılmak gerekir.

**“Güvene erişince, bilmediklerinizi öğrettiği gibi Allah'ı anın. (Namazı normal olarak kılın)”**

Şüphesiz insanlara hem güvenlik ve hem de korku haletinde namaz kılma haletini öğreten Allah-u Teala’ya şükretmek, istediği şekilde amel etmek ile gerçekleşir.

**وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا وَصِيَّةً لِّأَزْوَاجِهِم مَّتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِيَ أَنفُسِهِنَّ مِن مَّعْرُوفٍ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (240)**

240. İçinizden ölüp, eşler bırakacak olanlar, evlerinden çıkarılmaksızın, bir yıla kadar eşlerinin geçimini sağlayacak şeyi vasiyet etsinler; eğer çıkarlarsa kendilerinin meşru olarak yaptıklarından dolayı size sorumluluk yoktur. Allah güçlüdür, hikmet sahibidir.

**Tefsir**

Kur’an-ı Kerim burada yeniden evlilik, boşanma ve bu konu ile ilgili hususları ele almaktadır. Önce ölmek üzere olan ve ardından eşler bırakan erkeklerden söz etmektedir. Onlar eşleri için vasiyet ederek, bir yıl boyunca hayatlarını temin etmeli, evinde kalmasını sağlamalı ve ihtiyaçlarının karşılanmasını istemelidir.”**İçinizden ölüp, eşler bırakacak olanlar, evlerinden çıkarılmaksızın, bir yıla kadar eşlerinin geçimini sağlayacak şeyi vasiyet etsinler.”**

Elbette bu kadınların eşinin evinden dışarı çıkmadığı taktirde geçerlidir. Ama eğer dışarı çıkarlarsa hiç bir hakları yoktur ve sizlere de hiç bir günah söz konusu değildir. Eğer iddetleri bittikten sonra yeniden eş seçme hususunda iyilik üzere bir teşebbüste bulunurlarsa diğerlerine günah yoktur.”**Eğer çıkarlarsa kendilerinin meşru olarak yaptıklarından dolayı size sorumluluk yoktur.”**

Ayetin sonunda bu tür kadınlara gelecekleri hususunda endişe duymamaları için teselli vererek şöyle buyurmaktadır: Allah-u Teala eşlerini kaybettikten sonra onlara yeni bir kapı açmaya kadirdir. Eğer bir musibete uğramışlarsa bunda bir hikmet vardır ve Allah-u Teala güçlü ve hikmet sahibidir.”**Allah güçlüdür, hikmet sahibidir.”**

**وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ (241)**

241. Boşanan kadınları, takva sahiplerine bir borç olmak üzere, uygun bir surette faydalandırma vardır.

**Tefsir**

Bu ayette talak hükümlerinden bir diğeri beyan edilerek şöyle buyurulmaktadır: Boşanmış kadınlar için kendilerine yakışır hediye vardır, bu takva sahiplerine bir haktır ve eşi tarafından kendisine verilmelidir.

Bu ayetin hükmü de geçen 236. ayetin delaleti esasınca nikah sözleşmesi sırasında kendilerine mihir taktir edilmeyen ve cinsel ilişkiden önce boşanmış kadınlar ile ilgilidir.

**كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (242)**

**242. Allah ayetlerini düşünesiniz diye böylece açıklamaktadır.**

**Tefsir**

Talak ile ilgili son ayet olan bu ayette de şöyle buyurulmuştur: Allah-u Teala düşünesiniz diye ayetlerini sizlere işte böyle açıklamaktadır.

Açıkça bilindiği üzere buradaki düşünmeden maksat amele doğru hareket etmeyi sağlayan noktadır. Yoksa hükümler hakkında sadece düşünmenin bir neticesi yoktur.

**أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَهُمْ أُلُوفٌ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللّهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَحْيَاهُمْ إِنَّ اللّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَـكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَشْكُرُونَ (243)**

**243. Binlerce kişinin memleketlerinden ölüm korkusuyla çıktıklarını görmedin mi? Allah onlara “Ölün” dedi. Sonra onları diriltti. Allah insanlara bol nimet verir, fakat insanların çoğu şükretmezler.**

**Nüzul Sebebi**

Şam’ın şehirlerinden birinde yaygın veba hastalığı ortaya çıkmış ve insanlar birbiri ardınca ölüyorlardı. Bu arada bir çok kimse ölümden kaçmak için o diyarı terk etmeye başladılar. Bu kimseler şehirlerini terk edip ölümden kurtuldukları için kudret ve bağımsızlık duygusuna kapılıp ilahi iradeyi görmezlikten geldikleri ve doğal nedenlere göz dikip gurura kapıldıkları için Allah-u Teala da onları bulundukları yerde bir hastalıkla yok etti.

**Tefsir**

Bu ayet önceki kavimlerden birinin akibetine kapalı ve aynı zamanda da eğitici bir işarette bulunmuştur. Bu kavmin bulunduğu bölgede korkunç bir salgın hastalık ortaya çıkmış ve binlerce kişi bu bölgeden kaçmaya başlamıştı. Ayet şöyle buyurmaktadır: **“Binlerce kişinin memleketlerinden ölüm korkusuyla çıktıklarını görmedin mi?”**

Daha sonra onların işinin sonucuna işaret edilmekte ve şöyle buyurmaktadır: **“Allah onlara “Ölün” dedi.”**

Bu yaratışsal iş Yasin suresi 82. ayette yer alan işe benzemektedir. Orada şöyle buyurulmuştur: **“Sonra onları diriltti.”** Bucümle bir Peygamber olan Hazkil’in duasıyla yeniden hayata döndürülen gruba işaret etmektedir. Bu grubun hayata döndürülüşü hem kendileri ve hem de halk için apaçık ilahi bir nimet ve ibret olduğu sebebiyle de ayetin sonunda şöyle buyurulmuştur:

**“Allah insanlara bol nimet verir, fakat insanların çoğu şükretmezler!”**

Sadece bu grup değil, bütün insanlar Allah-u Teala’nın lütuf, inayet ve nimetlerine mazhardır.

Meşhur Şia alimi merhum Saduk (r.a) bu ayeti “ric’at” (öldükten sonra yeniden diriliş) meselesi için bir delil kabul etmiş ve şöyle demiştir. İnançlarımızdan biri de ric’attır. Yani önceki insanlardan bir grup yeniden bu dünyaya yaşamaya geri dönmektedir. Bu ayet ahiret ve kıyamette diriliş senedi de sayılabilir.

**وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (244) مَّن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً وَاللّهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (245)**

**244. Allah yolunda savaşın; bilin ki Allah işitir ve bilir.**

245. Allah'a, kat kat karşılığını arttıracağı güzel bir ödünç takdiminde kim bulunur? Allah hem darlaştırır, hem bollaştırır; O’na döneceksiniz.

Buradan sonra artık cihat ayetleri başlamaktadır. İlk önce şöyle buyurmaktadır: Allah-u Teala yolunda cihat ediniz ve biliniz ki Allah-u Teala duyan ve bilendir. Sözlerinizi işitir ve cihat hususundaki deruni niyetlerinizi ve hedeflerinizi bilir.

**Nüzul Sebebi**

Nakledildiği üzere Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“Her kim sadaka verirse cennette onun iki katını görecektir.”*

Ebu’l Dehdahi’l Ensari şöyle dedi: Ey Allah’ın Resulü benim iki bağım var. Eğer bunlardan birini sadaka verirsem cennette iki katına sahip olacak mıyım? Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* *“ Evet”* diye buyurunca o da en iyi olan bağını Peygamber’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* bağışladı. Bunun üzerine ayet nazil oldu ve onun verdiği sadakayı kat kat artırdı: **“kat kat karşılığını arttıracağı...”**

**Tefsir**

Bu ayette şöyle buyurmaktadır: **“Allah'a, kat kat karşılığını arttıracağı güzel bir ödünç takdiminde kim bulunur?”**

O halde Allah-u Teala’ya borç vermek cihat yolunda yapılan infaklar anlamındadır.

Ayetin sonunda ise şöyle buyurmaktadır: **“Allah hem darlaştırır, hem bollaştırır; O’na döneceksiniz.”**

Bu ayet şuna işarettir: Sakın infak ve bağışlarınızın mallarınızı azalttığını sanmayın. Zira rızıklarınızın azalması veya genişlemesi Allah-u Teala’nın elindedir.

Neden burada “borç” kelimesi kullanılmıştır? Kur’an-ı Kerim’in bir kaç ayetinde Allah-u Teala yolunda infak hususunda Allah-u Teala’ya borç vermek tabiri kullanılmıştır. Bu da bir yandan Allah-u Teala’nın kullarına olan sonsuz lütfünü ve bir yandan da infakın büyük önemini vurgulamaktadır. Nitekim İmam Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurmuştur: *“Allah-u Teala yer ve göklerin hazinesine sahip olduğu ve müstağni ve övülmüş olduğu halde sizlerden borç istemiştir. (*Evet bu, O’nun muhtaç olduğu için değil) *aksine hanginizin daha iyi olduğunu ortaya çıkarıp imtihan etmek içindir.”[[120]](#footnote-121)*

**أَلَمْ تَرَ إِلَى الْمَلإِ مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ مِن بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُواْ لِنَبِيٍّ لَّهُمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكًا نُّقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللّهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِن كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلاَّ تُقَاتِلُواْ قَالُواْ وَمَا لَنَا أَلاَّ نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَقَدْ أُخْرِجْنَا مِن دِيَارِنَا وَأَبْنَآئِنَا فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوْاْ إِلاَّ قَلِيلاً مِّنْهُمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ (246)**

246. Mûsa'dan sonra İsrail Oğulları’nın ileri gelenlerini görmedin mi? Peygamberlerinden birine, “Bize bir hükümdar gönder de Allah yolunda savaşalım” demişlerdi.”Ya savaş size farz kılındığında gitmeyecek olursanız?”demişti.”Memleketimizden ve çocuklarımızdan uzaklaştırıldığımıza göre niye Allah yolunda savaşmayalım?”demişlerdi. Ama savaş onlara farz kılınınca, az bir kısmı müstesna yüz çevirdiler. Allah zalimleri bilir.

**Tefsir**

Bu ayetlerde Allah-u Teala İsrail Oğullarından bir grubun akibetine ve bir başka ibret verici olaya işaret etmektedir. Bu olay Musa’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* sonra meydana gelmiştir. Bu kıssanın insanlığın güven ve saygınlığını sağlayan ilahi dini savunma ve cihadın ardından zikredilişi de Müslümanların ibret alması içindir. Ayetleri tefsir etmeden önce bu kıssayı izah etmeye çalışacağız.

### İbret Verici Bir Olay

Firavun’un sultası altında zayıf ve güçsüz hale düşen Yahudi kavmi Musa'nın *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* akıllı önderliği sayesinde o içler acısı durumda kurtuldu ve kudret ve azamete kavuştu. Allah-u Teala bu Peygamber vesilesiyle onlara bir çok nimet verdi. Ahd sandığı da[[121]](#footnote-122) bu nimetlerden sadece biriydi. Yahudiler bu sandığı ordunun önünden hareket ettirerek büyük bir ruhsal güç ve huzur elde ediyorlardı. Bu kudret ve azamet Musa’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* bir müddet sonra da devam etti. Ama zaferler ve nimetler yavaş yavaş onların gururlanmasına sebep oldu. Sonunda refah ve zevk düşkünlüğüne kapılarak yeniden güçlerini kaybettiler, vatanlarını savunma hususunda yenilgiye uğradılar, ahd sandığını ve topraklarını kaybettiler. Ardından öyle bir dağıldılar ve ihtilafa düştüler ki en küçük düşmanları karşısında dahi kendilerini savunacak güçleri kalmadı. Sonunda bir çoğu topraklarından sürüldü ve hatta çocukları bile esir alındı. Bu durum yıllarca sürdü sonunda Allah-u Teala Şemu’il adında bir Peygamberi onları irşad edip kurtarmak için gönderdi. Düşmanların zulüm ve baskısından usanan ve bir sığınak arayan Yahudiler onun etrafına toplandılar ve kendileri için bir önder seçmesini istediler. Böylece kaybolan izzetlerini elde etmek için herkes onun emri ve hidayeti atında toplanacak tek bir yürek ve tek bir inançla düşmana karşı savaşacaklardı.

Onların ruh haletini ve himmetinin gevşekliğini bilen Şemu’il Peygamber onlara cevap olarak şöyle dedi: “Cihat emri verildiği taktirde Peygamberin ve önderinizin emrine isyan edip düşmanla savaşmaktan çekinmenizden korkuyorum.”

Onlar ise şöyle dediler: Nasıl olur da önderimizin emrine uymaz ve görevimizi yapmaktan çekiniriz. Oysa düşman bizleri yurdumuzdan sürmüş, topraklarımızı işgal etmiş ve çocuklarımızı esir almışlardır.

Şemu’il Peygamber bu topluluğun kendi hastalığını bildiği ve geri kalmışlığının sebebini derk ettiğini görüp doktorun peşice geldiğini görünce Allah-u Teala’nın dergahına yönelip kavminin bu isteğini Allah-u Teala’ya arz etti. Bunun üzerine onlara vahy inerek Talut’un kendilerine önder kılındığı bildirildi.

Şemu’il Peygamber şöyle buyurdu: “Ey Allahım ben henüz Talut’u görmedim ve tanımıyorum.” Bunun üzerine vahiy gelerek şöyle buyurdu: “Biz onu sana doğru göndereceğiz. Talut senin yanına gelince ordu komutanlığını ona bırak ve cihat bayrağını ona ver.” Bütün bunlara rağmen cihat hükmü çıkınca yeniden bahane aramaya koyuldular ve çok azı dışında hepsi meydandan kaçıp komutanlarını yalnız bıraktılar, emirlerine itaat etmediler.

**وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُوَاْ أَنَّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللّهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاء وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (247)**

247. Peygamberleri onlara “Allah size şüphesiz, Talut'u hükümdar olarak gönderdi” dedi.”Biz hükümdarlığa ondan layık iken ve ona malca da bir bolluk verilmemişken bize hükümdar olmağa o nasıl layık olabilir?”dediler, “Doğrusu Allah size onu seçti, bilgice ve vücutça gücünü artırdı” dedi. Allah mülkünü (hükümdarlığı) dilediğine verir. Allah her şeyi kaplar ve bilir.

**Tefsir**

Bir grup zulme uğramış İsrail Oğulları zalimlerin pençesinden kurtulmak için Peygamberlerinden kendilerine bir komutan seçmelerini istedikleri halde imtihana tabi tutuldular. Peygamberleri fazla tanınmayan fakir ve çoban bir genç olan Talut’u kendilerine komutan seçince onlar gururları ve komutan hakkındaki yersiz düşünceleri esasınca şöyle dediler: Talut nasıl bize komutan olabilir? Oysa ne onun bir şöhreti ve ne de bir serveti vardır? Biz sahip olduğumuz servetle o işe daha layığız.” Peygamberleri onların Talut’un fakirliği hakkında ileri sürdükleri bahaneleri duyunca şöyle buyurdu: “Şüphesiz onu Allah-u Teala size seçmiştir. O fakirlik yerine savaş komutanlığı için gerekli olan gerekli güce ve ilmi donanıma sahiptir. Allah-u Teala istediği herkese gizli kabiliyetleri ve liyakati hasebiyle mülk ve saltanat verir.

**وَقَالَ لَهُمْ نِبِيُّهُمْ إِنَّ آيَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْتِيَكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَى وَآلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلآئِكَةُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لَّكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ (248)**

248. Peygamberleri onlara, “Onun hükümdarlığının alameti, size sandığın gelmesidir, onda Rabbinizden gelen gönül rahatlığı ve Mûsa ailesinin ve Harun ailesinin bıraktıklarından kalanlar var; onu melekler taşır, eğer iman etmişseniz bunda sizin için apaçık delil vardır” dedi.

**Tefsir**

Talut’un komutanlığına itminan ve yakin etmeleri için de Peygamberleri onlara şöyle dedi: Talut’un Allah-u Teala tarafından seçildiğinin ispatı için de; İsrail Oğullarının mukaddes sandığı veya Tabut onlara geri çevrilecektir.” Tabuttan maksat Musa’nın *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* annesinin kendisini içine koyduğu, Allah-u Teala’nın emriyle Nil sularına attığı, Firavun’un adamlarının alıp çocukla birlikte Firavun’a getirdikleri sandıktı.

O sandık öylece Firavun’un sarayında duruyordu. Musa *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* peygamberliğe erişince Tevrat levhalarını onun içine koydu ve vefat edeceği zaman da zırhını ve diğer hatıralarını o sandığın içine koydu.

Bu sandık ahd sandığı olarak anılmış ve mukaddes bir sandık olarak İsrail Oğulları arasında kalmıştır. Savaş esnasında bu sandığı ordunun en önünde taşıyorlardı. Ama yavaş yavaş hürmeti çiğnendi ve sonunda da çalındı. Tevrat'ta da[[122]](#footnote-123) bu sandık hakkında bir takım bilgiler yer almıştır.

 Allah-u Teala bu çalınan mukaddes sandığı Talut’un önderliği zamanında melekler vasıtasıyla onlara geri çevirdi ve böylece onların itminan ve huzurunu sağlamak istedi.

**فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَرٍ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَمَن لَّمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلاَّ مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِهِ فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلاَّ قَلِيلاً مِّنْهُمْ فَلَمَّا جَاوَزَهُ هُوَ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ قَالُواْ لاَ طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنودِهِ قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلاَقُو اللّهِ كَم مِّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللّهِ وَاللّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ (249)**

**249. Talut orduyla birlikte ayrıldıktan sonra, “Doğrusu Allah sizi bir ırmakla deneyecektir, ondan içen benden değildir, eliyle sadece bir avuç içen müstesna kim ondan içmezse şüphesiz bendendir” dedi. Onlardan pek azı hariç, sudan içtiler. Kendisi ve kendisiyle olan İman edenler ırmağı geçince, “Bugün Calut ve ordusuna karşı koyacak gücümüz yok” dediler. Kendilerinin Allah'a kavuşacağını zannedenler (bilenler) ise: “Nice az topluluk çok topluluğa Allah’ın izniyle üstün gelmiştir, Allah sabredenlerle berâberdir” dediler.**

**Tefsir**

Bu ayette İsrail Oğullarından bir grubun su içmek ve susuzluğa tahammül etmek hususundaki imtihan sahnesinde sergiledikleri başarısızlıkları ve reddedildikleri haber verilmektedir. Başka bir grup ise ruhsal ve manevi imtihana tabi tutulmuştur. Onlar da Calut’un dev ordusu karşısında korkup şöyle demişlerdi: Bizim bu mücehhez orduyla savaşmaya gücümüz yoktur.

Ama Allah-u Teala ile mülakat edeceklerine ve kıyamete iman eden kimseler şöyle dediler: “Zafer Allah-u Teala’nın elindedir. Nice az topluluklar Allah-u Teala’nın izniyle büyük ordulara galip gelmiştir.”

**وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُواْ رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ (250)**

**250. Calut ve ordusuna karşı çıktıklarında, “Rabbimiz! Bize sabır ver, sebatımızı artır, küfreden topluluğa karşı bize yardım et” dediler.**

**Tefsir**

Bu ayette iki ordunun karşı karşıya gelişi söz konusu edilmekte ve şöyle buyurulmaktadır:

**“Calut ve ordusuna karşı çıktıklarında...”**

Hakikatte Talut ve ordusu Allah-u Teala’dan üç şey istediler: Önce sabır ve direniş, sonra yerlerinden kopup kaçmamak için ayaklarının sabit kılınması ve kendilerini ve kafirler topluluğuna karşı muzaffer kılınması...Gerçekte ilk duaları batini ve deruni, ikinci istekleri ise zahiri ve dış boyuta sahipti. Şüphesiz ayakların sabit kalması istikamet ve sabır ruhunun bir neticesidir. Düşmana karşı galip gelinmesi ise ayakların sabit kalması, direniş ve sabrın nihai neticesidir.

**فَهَزَمُوهُم بِإِذْنِ اللّهِ وَقَتَلَ دَاوُدُ جَالُوتَ وَآتَاهُ اللّهُ الْمُلْكَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَهُ مِمَّا يَشَاء وَلَوْلاَ دَفْعُ اللّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ الأَرْضُ وَلَـكِنَّ اللّهَ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ (251)**

**251. Onları Allah’ın izniyle bozguna uğrattılar; Davud Calut'u öldürdü, Allah Davud'a hükümranlık ve hikmet verdi ve ona dilediğinden öğretti. Allah’ın insanları birbiriyle savması olmasaydı yeryüzünün düzeni bozulurdu. Fakat Allah âlemlere lütufkardır.**

**Tefsir**

Şüphesiz Allah-u Teala her ne kadar sayıları az ve düşmanları çok da olsa böyle kullarını yalnız bırakmaz. Bu yüzden ayette şöyle buyurulmaktadır: **“Onları Allah’ın izniyle bozguna uğrattılar.”**

 **“Davud Calut'u öldürdü**

Bu genç komutan elinde bulundurduğu sapanla ustaca fırlattığı iki taşı Calut’un başına vurdu. Calut feryat ederek yere düştü, bütün ordusu korku ve panik içinde kaçmaya başladı. Allah-u Teala burada adeta kendi kudretini göstermek istiyordu. Zira Calut gibi büyük bir azamete sahip büyük bir padişahı ve mücehhez ordusunu daha yeni savaşmayı öğrenen bir genç vasıtasıyla, hem de zahiren hiç bir değer ifade etmeyen bir silahla bozguna uğratmıştı.

Allah-u Teala daha sonra şöyle buyurmaktadır:

**“Allah Davud'a hükümranlık ve hikmet verdi ve ona dilediğinden öğretti.”**

Gerçi bu ayette Davud’un İsrail Oğullarının o büyük Peygamberi ve Süleyman’ın babası olduğu belirtilmemiştir. Ama yukarıdaki cümle onun nübüvvet makamına eriştiğini göstermektedir.

Sonunda tümel bir kanuna işaret ederek şöyle buyurmuştur:

**“Allah’ın insanları birbiriyle savması olmasaydı yeryüzünün düzeni bozulurdu. Fakat Allah âlemlere lütufkardır.”**

**تِلْكَ آيَاتُ اللّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ (252)**

**252. İşte bunlar Allah’ın ayetleridir. Biz onları sana doğru olarak okuyoruz. şüphesiz sen peygamberlerden birisin.**

**Tefsir**

Bu ayet Kur’an-ı Kerim’in ikinci cüz’ünün sonu sayılmaktadır. Bu ayette de daha önce sözü edilen, ibret ve ders verici kıssa ve olaylara işaret edilmektedir. Özellikle binlerce kişinin bir anda ölüşü ve yeniden Peygamberin duasıyla hayata döndürülüşleri, hakeza ünü sanı olmayan ama layık ve bilgin bir çobana önderlik makamının verilmesi, az bir grubun mücehhez bir orduya galip gelişi o savaşta bir gencin gösterdiği cesaret ve kendisine nübüvvet makamının verilişi...hep ilahi ayetlerin cilveleri ve İslam Peygamberinin risalet ve sözünün doğruluğunun göstergeleridir.

Önceki ayetlere teveccühen zaferin başlıca etkenleri şunlardır:

Layık ve güçlü bir önder, mümin taraftarlar, tevekkül, sabır, direniş ve ilahi hedefler.

**تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ اللّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ وَلَوْ شَاء اللّهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِينَ مِن بَعْدِهِم مِّن بَعْدِ مَا جَاءتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَلَـكِنِ اخْتَلَفُواْ فَمِنْهُم مَّنْ آمَنَ وَمِنْهُم مَّن كَفَرَ وَلَوْ شَاء اللّهُ مَا اقْتَتَلُواْ وَلَـكِنَّ اللّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ (253)**

**253- İşte bu peygamberlerden bir kısmını diğerlerinden üstün kıldık. Onlardan Allah’ın kendilerine hitab ettiği, derecelerle yükselttikleri vardır. Meryem oğlu İsa’ya apaçık belgeler verdik, onu Ruh’ul Kudüs'le destekledik. Allah dileseydi, apaçık belgeler kendilerine geldikten sonra, peygamberlerin ardından birbirlerini öldürmezlerdi. Fakat ayrılığa düştüler, kimi inandı, kimi küfretti. Allah dileseydi birbirlerini öldürmezlerdi, lakin Allah istediğini yapar.**

**Tefsir**

Bu ayette bazı peygamberlerin özel hususiyetleri beyan edilmiştir. Örneğin Hz. Musa *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* Allah-u Teala ile konuşmuştur. Nitekim Araf suresinde şöyle yer almıştır**: “Ey Mûsa! Verdiklerimle ve seninle konuşmamla seni insanlar arasından seçtim; sana verdiğimi al ve şükret.”** [[123]](#footnote-124)

Veya Hz. Muhammed *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* son peygamber oluş, kitabının tahriften korunmuş olması ve alemlere rahmet olarak gönderiliş gibi bir takım üstünlüklere sahip olmuştur. [[124]](#footnote-125)

Hakeza Hz. İbrahim ve Nuh *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* da Allah-u Teala tarafından en iyi selamları almışlardır. Veya söz konusu ayette de yer aldığı üzere Hz. İsa *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* Ruh’ul Kudüs ile teyit edilmiştir. Allah-u Teala’nın söz konusu ayette de açıkça belirttiği üzere peygamberleri gönderdikten sonra insanların ihtilafa düşmesine engel olabilir ve hepsini zorla hiç bir engel olmaksızın bir tek yolda yürütebilirdi. Ama Allah-u Teala’nın sünnet ve kanunu insanların özgür ve iradesiyle hareket etmesini taktir etmiş ve kendi iradeleriyle bir yolu kabul veya reddetmelerini dilemiştir.

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لاَّ بَيْعٌ فِيهِ وَلاَ خُلَّةٌ وَلاَ شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ (254)**

**254- Ey iman edenler! Alışverişin, dostluğun, şefaatin olmayacağı günün gelmesinden önce sizi rızıklandırdığımızdan infak edin. Küfredenler ancak zulmedenlerdir.**

**Tefsir**

Bu ayet eldeki fırsatları kaçırmamak ve kıyamet için azık hazırlamak hususunda müminleri uyarmaktadır. Kıyamet günü insanların mutluluk ve kurtuluş araçlarını alacağı ne bir Pazar, ne de dostluk ve ne de aracılık ve şefaatin fayda vereceği bir imkan söz konusu değildir. Onlar dünyada başkalarının mahrumiyetine sebep oldukları için kıyamette de şefaatten mahrum kalacaklardır. Örneğin cimri insan kendisine zulmetmektedir. Zira vücudundaki cömertlik nurunu söndürmekte, ahiretini yakmakta, insanlara zulmetmekte ve ilahi emirlere karşı lakayt davranmaktadır.

**اللّهُ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ لَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شَاء وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَؤُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ (255)**

**255- Allah, O’ndan başka ilah olmayan, kendisini uyuklama ve uyku tutmayan, diri, her an yaratıklarını gözetip durandır. Göklerde olan ve yerde olan ancak O’nundur. O’nun izni olmadan katında şefaat edecek kimdir? Onların işlediklerini ve işleyeceklerini bilir, dilediğinden başka ilminden Hiç bir şeyi kavrayamazlar. Hükümranlığı gökleri ve yeri kaplamıştır, onların gözetilmesi O’na ağır gelmez. O yücedir, büyüktür.**

### Ayet’el Kursi Kur’an-ı Kerim Ayetlerinin En Önemli Ayetlerindedir

Bu ayetin önem ve faziletini beyan etmek için İslam Peygamberi’nden *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* nakledilen şu hadis yeterlidir: “Ubeyy Bin Ka’b’a: *“Allah-u Teala’nın kitabının en üstün ayeti hangisidir?* diye sorunca, Ka’b: “Allah-u Teala’nın en üstün ayeti Ayet’el Kürsi’dir” dedi. Bunun üzerine Peygamber *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* elini Ka’b’ın göğsüne koyarak şöyle buyurdu: *“İlim sana afiyet olsun, Muhammed’in canı kudret elinde olan Allah’a and olsun ki bu ayetin arşın dibinde Allah-u Teala’yı tespih ve tasdik eden iki dili ve iki dudağı vardır.”*[[125]](#footnote-126)

İmam Bakır’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* nakledilen bir hadiste de şöyle yer almıştır: *“ Her kim Ayet’el Kürsi’yi bir defa okursa Allah-u Teala dünya ve ahiret işlerinden hoşa gitmeyen bin işi ondan uzaklaştırır. Dünya işlerinden hoşa gitmeyenlerin en küçüğü fakirlik; ahiret işlerinden hoşa gitmeyenlerin en kolayı ise kabir azabıdır.”[[126]](#footnote-127)*

**Tefsir**

Bu ayet Allah-u Teala’nın mukaddes zatı, tevhit meselesi, esma’ul hüsna (güzel isimleri) ve sıfatlarını beyan ederek şöyle buyurmaktadır: **“Allah’tan başka bir ilah yoktur”**

“Allah” yaratıcının özel ismidir ve tüm kemal celal ve cemal sıfatlarına sahip olan zat anlamındadır.

Daha sonra şöyle buyurmaktadır: Diri ve zatıyla kaim olan Allah-u Teala aynı zamanda alemdeki diğer varlıkların da dayanak noktasıdır.”**... diri, her an yaratıklarını gözetip durandır.”**

Şüphesiz ki Allah-u Teala’nın hayatı hakiki bir hayattır, zira Allah-u Teala’nın hayatı zatının aynısıdır ve ilim ile kudretinin bütünüdür. Allah-u Teala’nın hayatı yaratılış aleminde varolan diğer varlıkların hayatı gibi arızi (ilineksel) bir hayat değildir. Zaten bu yüzden diğer varlıklar bu hakiki hayata sahip olmadıkları için kısa bir müddet sonra ölmekte, yok olmaktadırlar.

Ama Allah-u Teala böyle değildir. Nitekim Furkan suresi 58. ayette şöyle buyurmaktadır: **“Ölümsüz, diri olan Allah'a güven, O’nu överek tespih et. Kullarının günahlarından haberdar olarak kendisi yeter.”**

Daha sonra ayetin devamında şöyle buyurmaktadır: **“kendisini uyuklama ve uyku tutmayan”**

“Sine” kelimesi gözlere ağırlık eden uyuklama anlamındadır. Gözlere ağırlık ettikten sonra kalbe ağırlık etmekte ve buna da “nevm” (uyku) denmektedir. Bu cümle Allah-u Teala’nın tedbir lütfü ve feyzinin daimi olduğuna, bir an olsun kesilmediği gerçeğine işaret etmektedir.

Daha sonra Allah-u Teala’nın mutlak malikiyetine işaret ederek şöyle buyurmaktadır: **“Göklerde olan ve yerde olan ancak O’nundur.”**

Ve bu, ayette yer alan ilahi sıfatlardan beşincisidir. Zira daha önce Allah-u Teala’nın birliğine, diri olduğuna, zatı ile kaim olduğuna ve asla uyuklamadığına işaret edilmişti.

Hiç şüphesiz her şeyin Allah-u Teala’nın malı olduğu gerçeğine teveccüh etmenin bir çok önemli pedagojik etkileri vardır. Zira insan sahip olduğu şeylerin kendi malı olmadığını ve bütün varlığının bir emanet olarak kendisine verildiğini anlayacak olursa, bu inanç şüphesiz insanı başkalarının hakkını çiğnemekten, sömürmekten, vurgundan, hırstan, cimrilikten ve bir çok nefsani kötülüklerden alı koyar.

Söz konusu ayet, altıncı niteliği beyan ederek şöyle buyurmaktadır: **“O’nun izni olmadan katında şefaat edecek kimdir?”**

Gerçekte bu cümle reddeden bir sorgulamayla Allah-u Teala’nın izni olmaksızın hiç kimsenin Allah-u Teala katında şefaatte bulunamayacağı gerçeğini açıklamaktadır.

Şefaat hakkında Bakara suresinin 48. ayetin tefsirinde gerekli açıklamayı yaptık. Oraya müracaat edebilirsiniz.

Ayet yedinci niteliği beyan ederek şöyle buyurmaktadır: **“Onların işlediklerini ve işleyeceklerini bilir.”**

Böylece bütün zaman ve mekanın Allah-u Teala’nın izni karşısında apaçık olduğu beyan edilmektedir ve tüm işlerin hatta şefaatin bile Allah-u Teala’nın iznine tabi olduğu açıklanmaktadır.

Bu ayet sekizinci niteliği ise şöyle bayan etmektedir: **“dilediğinden başka ilminden Hiç bir şeyi kavrayamazlar.”**

Başkalarının sınırlı ilim ve bilgisi de Allah-u Teala’nın sonsuz ilminin bir yansımasıdır.

Yukarıdaki cümleden şu iki önemli nüktede anlaşılmaktadır: Evvela hiç kimse kendiliğinden bir ilme sahip değildir. Beşeri ilim ve bilgilerin tümü Allah-u Teala’dandır.

İkinci olarak Allah-u Teala istediği kimselere bazı gayp sırlarını ve gizli ilimlerini bağışlayabilir.

9. ve 10. nitelikleri ise şöyle beyan etmektedir: **“Hükümranlığı gökleri ve yeri kaplamıştır, onların gözetilmesi O’na ağır gelmez.”**

Böylece Allah-u Teala’nın kudret ve egemenliği bütün gökleri ve yerleri kaplamış, ilim ve bilgi kürsüsü bütün bu alemi hata etmiş, hiç bir şey onun egemenlik sınırlarından ve ilim çerçevesinden dışarıda kalmamıştır.

Hatta bazı rivayetlerden de istifade edildiği üzere Allah-u Teala’nın kürsüsü göklerden ve yeryüzünden daha geniştir. Nitekim İmam Sadık’tan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* nakl edilen bir rivayette şöyle yer almıştır: *“Gökler ve yer Allah-u Teala’nın kürsüsü karşısında çölün ortasındaki bir yüzük konumundadır. Allah-u Teala’nın bir kürsüsü de arşına oranla çölün ortasındaki bir yüzük konumundadır. [[127]](#footnote-128)*

Elbette beşerin ilim ve bilgisi henüz bu manayı hakkıyla anlayabilmiş değildir. Ayet-i Kerime 11. ve 12. nitelikleri ise şöyle beyan etmektedir: **“O yücedir, büyüktür.”**

Azim, büyük ve sonsuz olan Allah-u Teala için hiç bir iş zor değildir. Allah-u Teala hiç bir zaman alemleri tedbir ve idare etmekten yorulmaz; güçsüz, gafil ve habersiz kalmaz; ilmi her şeyi ihata etmiştir. Dikkat edilmesi gereken önemli bir nokta da şu ki Ayet’el- Kursi, meşhur ve ma’ruf olanın tam aksine sadece şu bir ayetten ibarettir:

**لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَّبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِن بِاللّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَىَ لاَ انفِصَامَ لَهَا وَاللّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (256)**

**256- Dinde zorlama yoktur; artık hak ile batıl iyice ayrılmıştır. Tağutlara küfredip Allah'a iman eden kimse, kopmak bilmeyen sağlam bir kulpa sarılmıştır. Allah işitendir, bilendir.**

**Nüzul Sebebi**

Medine ehlinden Ebu Hasin adında birisinin iki oğlu vardı. Medine’ye mal getiren bir grup tüccar onun bu iki çocuğunu Hıristiyanlığa davet ettiler. Bu sebeple Ebu Hasin’in iki çocuğu da o tüccarların etkisinde kaldı.

Bunun üzerine Ebu Hasin bu olaya çok üzüldü ve Peygamber’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* haber vererek o çocuklarını kendi dinine geri çevirmelerini istedi. Bu esnada ayet nazil olarak şu gerçeği beyan etti: **“Dinde zorlama yoktur.”**

**Tefsir**

Ayet’el- Kursi hakikatte dinin esasını teşkil eden Allah’ın celal ve cemal sıfatı ile tevhid mecmuası konumundadır. Bütün mertebelerde akli delillere dayandığı ve de zorlamaya gerek olmadığı için bu ayette şöyle buyurulmaktadır: **“Dinde zorlama yoktur; artık hak ile batıl iyice ayrılmıştır.”**

Bu ayet gerçekte İslam’ın bazı hususlarda zorlayıcı kılıç ve askeri güçle ilerlediğini sananlara en açık cevap konumundadır.

Daha sonra geçmiş cümlelerden bir sonuç alarak şöyle buyurmaktadır: **“Tağutlara küfredip Allah'a iman eden kimse, kopmak bilmeyen sağlam bir kulpa sarılmıştır.”**

Sonunda da şöyle buyurmaktadır: **“Allah işitendir, bilendir.”**

Burada da iman ve küfrün gösteriş yapılarak elde edilecek bir mesele olmadığına işaret etmektedir. Zira Yüce Allah onların açıkça söylediklerini ve gizlice toplantılarda beyan ettiklerini tümüyle bilmektedir.

**اللّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّوُرِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ أَوْلِيَآؤُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ أُوْلَـئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (257)**

**257- Allah iman edenlerin dostudur, onları karanlıklardan aydınlığa çıkarır. Küfredenlerin ise dostları tağutlardır. Onları aydınlıktan karanlıklara sürüklerler. İşte onlar cehennemliklerdir, onlar orada temelli kalacaklardır.**

Önceki ayette iman ve küfür meselesine kısaca bir işaret edildikten sonra burada da mümin ve kafirlerin önderlerini açıkça belirterek şöyle buyurmaktadır: **“Allah iman edenlerin dostudur.”**

Allah-u Teala bu velayet ve önderlik hususunda onların karanlıklardan nura çıkarmaktadır: “**onları karanlıklardan aydınlığa çıkarır.”**

Daha sonra ise şöyle buyurmaktadır: “**Küfredenlerin ise dostları tağutlardır. Onları aydınlıktan karanlıklara sürüklerler.”**

Bu sebeple de onlar cehennem ehlidir ve orada ebedi kalacaktır: **“onlar orada temelli kalacaklardır.”**

**أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَآجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي رِبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحْيِـي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِـي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ (258)**

**258- Allah kendisine hükümranlık verdi diye İbrahim ile Rabbi hakkında tartışanı görmedin mi? İbrahim: “Rabbim, dirilten ve öldürendir” demişti.”Ben de diriltir ve öldürürüm” dedi; İbrahim, “Şüphesiz Allah güneşi doğudan getiriyor, sen de batıdan getirsene” dedi. Küfreden şaşırıp kaldı. Allah zulüm eden kimseleri doğru yola eriştirmez.**

**Tefsir**

Rivayet ve tarih kitaplarında şöyle yer almıştır: Babil padişahlarından Nemrud Allah-u Teala hususunda İbrahim ile münakaşa ve mücadeleye girişti. Hz. İbrahim ona şöyle dedi: “Benim Rabbim diriltir ve öldürür.” Nemrud, “Ben de diriltir ve öldürürüm.” dedi. Daha sonra zindanlarındaki iki mahkumu getirerek birinin serbest bırakılmasını, diğerinin de öldürülmesini emretti. İbrahim *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* Nemrud’un, diriltmek ve öldürmekten neyi anladığını, bu konudaki safsata ve abartmasını, halkı bu oyunlarla nasıl da aldattığını görünce şöyle dedi: “Benim Rabbim güneşi doğudan doğurur. Eğer sen de varlık aleminin hakimi olduğunu iddia ediyorsan ve her şeyin senin kudretin altında olduğuna inanıyorsan sen de güneşi batıdan doğur.” Nemrud bu delil karşısında hiç bir şey söyleyemedi ve sadece susmak ile yetindi.

**أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّىَ يُحْيِـي هَـَذِهِ اللّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللّهُ مِئَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالَ بَل لَّبِثْتَ مِئَةَ عَامٍ فَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهْ وَانظُرْ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لِّلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى العِظَامِ كَيْفَ نُنشِزُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمًا فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (259)**

**259- Yahut altı üstüne gelmiş bir kasabaya uğrayan kimseyi görmedin mi? “Allah burayı ölümünden sonra acaba nasıl diriltecek?”dedi. Bunun üzerine Allah onu yüz yıl ölü bıraktı, sonra diriltti, “Ne kadar kaldın?”dedi, “Bir gün veya bir günden az kaldım” dedi, “Hayır yüz yıl kaldın, yiyeceğine içeceğine bak, bozulmamış ; eşeğine bak ve hem seni insanlar için bir ibret kılacağız kemiklerine bak, onları nasıl birleştirip, sonra onlara et giydiriyoruz” dedi; bu ona apaçık belli olunca, “Artık Allah’ın her şeye kadir olduğunu biliyorum” dedi.**

**Tefsir**

Önceki ayet İbrahim *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* ile Nemrud’un tevhid hakkındaki tartışmasını beyan etmişti ve gerçekte burada beyan edilen yol göstericilik ve hidayet; delil ve burhana dayalı bir yol göstericilik ve hidayet idi. Bu ayette ise ahiret konusu ele alınmaktadır. Bu ayetteki hidayet ise gösteri yoluyla ve hissedilir pratik bir şekilde gerçekleşmektedir. Tefsir ve bazı rivai kitaplarda yer aldığına göre ayette işaret edilen bu şahıs Uzeyr Peygamberdir. el-Mizan tefsirinde yer aldığına göre Uzeyr Allah-u Teala’nın kendisiyle konuştuğu bir peygamberdi.

**Mesajlar ve Nükteler**

1- Gösteri en iyi delil yollarından biridir.”**yiyeceğine içeceğine bak.”**

2- Bir tek nükteyi anlamak, yüzyıl ölmeye değer.

3- Her ne kadar biliyorsanız da ilminizi tecrübe ve sorgulamalar ile arttırmaya çalışın.”**Allah burayı ölümünden sonra acaba nasıl diriltecek?”dedi.”**

4- Yıkılmış beldelerden ve yok olmuş medeniyetlerden bile yeni dersler almak ve sorgulamak gerekir.

5- İnsan öldüğü şekliyle dirilecektir.”**sonra diriltti.”**

6- Uzun bir zamanın geçmesi Allah-u Teala’nın kudretinde hiç bir etki yaratamaz.”**Allah onu yüz yıl ölü bıraktı, sonra diriltti.”**

7- Allah-u Teala’nın iradesi sayesinde sapasağlam kemikler bile dağılırken bir günde bozulması gereken yemekler yüz yıl sağlam kalmaktadır.

8- Allah-u Teala’nın kudret gösterisi insanların irşad ve hidayeti içindir. “...**hem seni insanlar için bir ibret kılacağız.”**

9- Allah-u Teala dünyada da kıyametten de bir sahne sergilemiştir.”**kemiklerine bak, onları nasıl birleştirip, sonra onlara et giydiriyoruz”**

10- Diriliş ve ahiret cismanidir.”**kemiklerine bak.”**  Zira eğer diriliş ve ahiret ruhani olsaydı. Asla kemik ve mezardan söz edilmezdi.

11- Az bir şey bile çok şeyin göstergesidir.

12- Ölünün bu dünyada kıyametten önce geri dönüp dirilmesi de mümkündür.”**ölü bıraktı”** ve “**diriltti.”**

**وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِـي الْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَى وَلَـكِن لِّيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا وَاعْلَمْ أَنَّ اللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (260)**

**260- “İbrahim: “Rabbim! Ölüleri nasıl dirilttiğini bana göster” dediğinde, “inanmıyor musun? “ deyince de, “Hayır öyle değil, fakat kalbim iyice kansın” demişti.”Öyleyse dört çeşit kuş al, onları kendine alıştır, sonra onları parçalayıp her dağın üzerine bir parça koy, sonra onları çağır; koşarak sana gelirler. O halde Allah’ın güçlü ve hikmet sahibi olduğunu bil” demişti.**

**Tefsir**

Resulullah’tan *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* sonra tarihin en büyük insanı olan Hz. Ali’den *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurduğu nakl edilmiştir*: “Eğer bütün perdeler kalkacak olsa yine de yakinimde herhangi bir artış olmaz.”[[128]](#footnote-129)* (yani yakinim en yüce mertebededir.) Ama diğer insanlar hep tüm duydukları ve hatta inandıkları şeyleri ayini ile müşahede etmek isterler.

Tefsirlerde de şöyle yer almıştır: Hz. İbrahim *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* bir denizin yanından geçinde bir leş gördü. Bu leşin yarısı suda yarısı, ise karadaydı. Deniz, çöl ve havadaki kuş ve hayvanların tümü her taraftan saldırıya geçmiş o leşi yemeye çalışıyordu. Hz. İsa *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* kendi kendine şöyle dedi: “Eğer insan da bu duruma düşer ve bedenin parçaları çeşitli hayvanlar arasında bölüştürülürse kıyamette bunlar yeniden nasıl bir araya getirilebilir?” Bunun üzerine Allah-u Teala’ya şöyle yalvardı: **“Rabbim! Ölüleri nasıl dirilttiğini bana göster”**

**Mesajlar**

1- Mümkün mertebe yakin ve imanınızı yüceltmeli ve itminan derecesine ulaşmalıyız. **“fakat kalbim iyice kansın.”**

2- Sadece ilim, iman ve istidlal mertebelerini kat eden kimseler keşf ve şuhud ehli olabilir.

3- Allah-u Teala’nın velilerinin dua ve davetinin alemdeki varlıklar üzerinde büyük etkisi vardır.”**sonra onları çağır; koşarak sana gelirler.”**

4- Ahiret cismanidir ve kıyamette ruh bedenin bu zerrelerine geri dönecektir.

5- Maksat ve hedef itminana ermek olduğu için bu iş (farklı kuşların kesilmesi etlerinin bir birine karıştırılması ve parçalarının çeşitli dağların tepesine konması) de bizzat İbrahim’in *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* eliyle oldu.

6- Derin eğitim için sanat ve gösteriden de istifade etmek gerekir.

**مَّثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنبُلَةٍ مِّئَةُ حَبَّةٍ وَاللّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاء وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (261)**

**261- Mallarını Allah yolunda infak edenlerin durumu, her başağında yüz tane olmak üzere yedi başak veren tanenin durumu gibidir. Allah dilediğine kat kat verir. Allah (kudret ve rahmet açısından) geniştir, O her şeyi bilendir.**

**Tefsir**

Sınıfsal çatışmaları önlemenin en iyi yolu infakı tavsiye etmek ve israftan sakındırmaktır. Nitekim sınıfların vücuda gelmesinin en büyük sebebi de faizin toplumda yaygınlaşmasıdır. Bu yüzden Kur’an-ı Kerim’de infakı emreden ve faizi yasaklayan ayetler yan yana yer almıştır. [[129]](#footnote-130)

Ayrıca bilmek gerekir ki her tane, her toprakta her başağında yüz tane olan yedi başak vermez. Sağlam taneler müsait bir toprak, münasip bir zaman ve tam bir bakımı gerektirir. Aynı şekilde bazı helal mallar da sağlam kalplerden Allah’ın rızası niyetiyle, hiç bir minnet olmaksızın, hassas dönemlerde ve güzel bir üslupla ihtiyaç sahiplerine verilecek olursa bütün bu etki ve özelliklere sahip olacaktır.

**Mesajlar**

1- Doğal örneklerden istifade etmek asla eskiyecek, zamanı geçecek bir metod değildir. Tüm insanlar için hangi yaşlarda ve şartlarda olursa olsun anlaşılır bir konumdadır.

2- Mükafat vaadi ve teşvik hareketin en önemli etkenidir.

3- Allah-u Teala’nın lütfünün bir sınırı yoktur. “**Allah dilediğine kat kat verir. Allah (kudret ve rahmet açısından) geniştir.”**

4- İnfak Allah-u Teala yolunda olursa değer kazanır.”**Allah yolunda”**

5- Kur’an-ı Kerim infakı bir meleke haline getirenleri ve sürekli işleri kılanları övmektedir. Ayette geçen “Yunfikun” (infak ederler) kelimesi sürekliliğe ve devamlılığa delalet etmektedir.

6- En iyi örnek reel ve gerçek olan örneklerdir.[[130]](#footnote-131)

7- Mal infak etmenin bile 700 mertebe artış ve çoğalış kabiliyeti varsa Allah-u Teala yolunda canlarını verenlerin hesabını varın siz düşünün!

**الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ ثُمَّ لاَ يُتْبِعُونَ مَا أَنفَقُواُ مَنًّا وَلاَ أَذًى لَّهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ (262)**

**262- Mallarını Allah yolunda infak edip sonra infak ettikleri şeyin ardından başa kakmayan ve eza etmeyenlerin ecirleri Rablerinin katındadır. Onlara korku yoktur ve onlar üzülmeyeceklerdir.**

**Tefsir**

**Hangi infak daha değerlidir?**

Önceki ayette Allah-u Teala yolunda infakın önemi tümel bir şekilde beyan edilmişti. Ama bu ayette bazı şartları beyan edilmekte ve şöyle buyurulmaktadır: **“Mallarını Allah yolunda infak edip sonra infak ettikleri şeyin ardından başa kakmayan ve eza etmeyenlerin ecirleri Rablerinin katındadır.”**

**“Onlara korku yoktur ve onlar üzülmeyeceklerdir.”**

O halde Allah-u Teala yolunda mal infak edenler ama ardından minnet edip karşısındaki insanı üzenler hakikatte bu uygunsuz davranışlarıyla kendi sevaplarını ortadan kaldırmaktadırlar. Dolayısıyla da böylesi insanların bir çok hususta alacakları yerine borçlu olduklarını söylemek mümkündür! Zira insanın yüz suyu, ruhsal ve toplumsal sermayeleri; mal ve servetten kat kat daha yüce ve üstündür.

**“Ecirleri Rablerinin katındadır.”** cümlesi infakta bulunan kimselere büyük bir güven vermekte ve mükafatlarının Allah-u Teala katında olduğunu beyan etmektedir. Böylece büyük bir güven içinde bu yolda yürümelerini sağlamaktadır.”Rabbihim” (Rableri) tabiri de Allah-u Teala’nın bu mükafatlarını çoğalttığına ve arttırdığına işaret etmektedir.

**قَوْلٌ مَّعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِّن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَآ أَذًى وَاللّهُ غَنِيٌّ حَلِيمٌ (263)**

**263- Güzel bir söz ve bağışlama, peşinden eza gelen bir sadakadan daha iyidir. Allah zengindir, hilim sahibidir.**

**Tefsir**

Bu ayet gerçekte önceki ayette yer alan konuyu bütünlemekte ve şöyle buyurmaktadır. İhtiyaç sahiplerine karşı güzel söz söyleyenler, iyi davrananlar her ne kadar şiddet içerse de ısrarları karşısında bağışlayıcı olanların ameli, yaptıkları infaktan sonra minnet ve eziyet edenlerin bağışından daha iyidir.

Bu ayet İslam'ın şahısların toplumsal değerleri ve haysiyeti hakkındaki mantığını açıkça ortaya koymaktadır. Bu insani sermayeyi korumaya çalışanların, hacet sahiplerine güzel söz söyleyenlerin, gerektiğinde onlara iyilik ile yol gösterenlerin ve asla sırlarını ifşa etmeyenlerin amelini bencil değersiz yardımları karşısında binlerce iğneleyici söz söyleyen ve insanların yüz suyunu döken dar görüşlü insanların bağışından üstün ve yüce kabul etmektedir. Hakikatte bu tür insanlar daha önce de işaret edildiği gibi yarar vermekten çok zarar verirler. Bir yandan sermaye verince bir yandan da bir çok sermayeleri ortadan kaldırırlar.

Bütün bu söylenenlerden de anlaşıldığı üzere ayette geçen “güzel söz” tabirinin oldukça geniş anlamı vardır. Tüm güzel sözleri, tesellileri, gönül almaları ve yol göstericilikleri kapsamaktadır.

Ayette geçen “mağfiret” kelimesi de hacet sahiplerinin şiddetleri karşısında af ve bağışlayıcı olma anlamındadır. Nur’us- Sakaleyn tefsirinde Peygamber-i Ekrem’den *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* şöyle buyurduğu nakl edilmiştir: İhtiyaç sahibi bir insan sizden bir şey isteyince sözünü kesmeyiniz. Tüm maksadını açıklamasını bekleyiniz. Ardından büyük bir vakar ve yumuşaklık ile ona cevap veriniz veya elinizde olan şeylerden ona ihsanda bulununuz, ya da onu en güzel şekilde geri çeviriniz. Zira o kimse sizi imtihan etmek için gelen bir melek olabilir! Böylece Allah-u Teala’nın size verdiği nimetler hususunda nasıl davrandığınızı görmek ister.

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِّ وَالأذَى كَالَّذِي يُنفِقُ مَالَهُ رِئَاء النَّاسِ وَلاَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا لاَّ يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِّمَّا كَسَبُواْ وَاللّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ (264) وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ابْتِغَاء مَرْضَاتِ اللّهِ وَتَثْبِيتًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَآتَتْ أُكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِن لَّمْ يُصِبْهَا وَابِلٌ فَطَلٌّ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (265)**

**264. Ey iman edenler! Allah'a ve ahiret gününe inanmayıp, insanlara gösteriş için malını infak eden kimse gibi, sadakalarınızı başa kakma ve eza etmekle boşa çıkarmayın. Onun durumu, üzerinde toprak bulunan kayanın durumu gibidir, üzerine bol yağmur yağdığında onu cascavlak bırakır. Kazandıklarından Hiç bir şey elde edemezler. Allah küfreden kimselere hidayet etmez.**

**265. Allah’ın rızasını kazanmak ve kalplerini sağlamlaştırmak için mallarını infak edenlerin durumu, yüksekçe bir tepede bulunan, bol yağmur aldığında yemişlerini iki kat veren, bol yağmur yağmasa bile çisentisi düşen bir bahçenin durumu gibidir. Allah işlediklerinizi görür.**

**Tefsir**

Yukarıdaki iki ayette ilk önce iman sahibi kimselerin Allah-u Teala yolunda yaptıkları infaklarını minnet etmek ve eziyet etmek suretiyle batıl etmemeleri gerektiğine işaret edilmiş, daha sonra iki ayrı örnekle minnet, eziyet, riyakarlık ve gösteriş için yapılan infaklar ile ihlas ve insani köklerden kaynaklanan infaklar beyan edilmiştir.

Üzeri hafif toprakla örtülmüş sağlam bir kaya parçasını düşünün. Bu kaya üzerindeki toprağı tohum ekilmiş, bu tohum hava ve güneş almaktadır. Ama aniden iri taneli ve bereketli bir sağanak yağmurun üzerine yağdığını betimleyin. Şüphesiz bu yağmur kaya üzerindeki toprağı tohumlarıyla birlikte silip süpürür. Hiç bir bitkinin yeşermediği sert kaya parçası şiddetli bir görünüm arz etmektedir. Elbette bu olayda güneşin doğuşunun, havanın esişinin ve yağmurun yağışının o kayayı kötü etkilediği düşünülmemelidir. Bu tohumların silip süpürülmesi ekildiği yerin ekime elverişsiz oluşundan dolayıdır. Sert kaya parçasının dış görünümü güzel ama için kaba ve etkilenmez bir yapıdadır. Üzerini sadece ince bir toprak parçası örtmüştür. Oysa bitki ve ağaçların yeşermesi için yerin üstünün yanı sıra derinliğinin de kök salma ve beslenmeye müsait olması gerekmektedir.

Kur’an-ı Kerim sert kalplerden ortaya çıkan riyakar amelleri ve minnet ve eziyetle karışık infakları sert bir kayanın üzerini örten ince toprak örtüsüne benzetmektedir. Bu topraktan Hiç bir istifade edilemez. Ekincilerin tüm zahmetleri burada boşa gider.

Birinci ayette riyakarlık, minnet ve eziyet ile yapılan infaklar için verilen misal budur. [[131]](#footnote-132)

Diğer misale gelince... Yüksek ve verimli topraklarda, esen rüzgarlar ve doğan güneşten istifade eden yemyeşil bir bahçeyi düşünün. Üzerine iri taneli ve faydalı yağmurlar yağmaktadır. Sağanak yağmur yağmasa bile toprağa düşen şebnemin ve çiseleyen yağmurun bereketiyle yine de bu bahçe tazeliğini, letafetini ve yeşilliğini korur. Sonuç olarak da bu bahçe diğer bahçelerden iki kat ürün verir. Zira bu toprak oldukça verimli bir topraktır ve toprağa dökülen şebnem ve çiseleyen yağmur bile ürünler vermesine yeterlidir. Kaldı ki bu topraklar yükseklerde yer aldığı için esen rüzgarlardan ve yeterli derecede güneş ışınlarından istifade etmektedir. Görenleri şaşkınlığa düşürecek kadar da güzel bir görünüme sahiptir. Ayrıca sel tehlikesinden de korunmuş durumdadır.

Allah-u Teala’nın rızasını elde etmek kalp ve ruhunda iman ve yakini kökleştirmek için malını infak edenler tıpkı bu yeşil bağa benzemektedirler. Oldukça bereketli, faydalı ve değerli ürünleri vardır.

**أَيَوَدُّ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِّيَّةٌ ضُعَفَاء فَأَصَابَهَا إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَتْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ (266)**

**266- Hangi biriniz, kendisi ihtiyarlamış ve çocukları da güçsüzken, altlarından ırmaklar akan, hurma, üzüm ve her çeşit meyveleri bulunan bahçesinin, ateşli bir kasırganın kopmasıyla yanmasını ister? Düşünesiniz diye Allah size ayetlerini böylece açıklar.**

**Tefsir**

### Başka bir örnek

Bu ayette insanın kıyamet günü sahih amellere olan şiddetli ihtiyacını ve riya, minnet ve eziyetin insanın amel ve infaklarını nasıl da ortadan kaldırdığını betimleyen çok ilginç bir örnek vermiştir. Bu örnek hurma ve üzüm gibi çok çeşitli ağaçları olan ve altından sürekli sular akan ve ayrıca sulanmaya ihtiyaç duymayan yem yeşil bir bahçeye sahip olan kimseyi betimlemektedir. Bu adam şimdi yaşlı düşmüş ve etrafını zayıf ve güçsüz çocukları sarmış durumdadır. Geçim kaynakları ise sadece bu bahçedir. Eğer bu bahçe ortadan gidecek olursa artık ne kendisi ve ne de çocukları bu bahçeyi yeniden diriltme gücüne sahip değillerdir. Aniden yakıp kavurucu bir fırtına esmekte ve her şeyi tümüyle yakıp yok etmektedir. Gençlik gücünü kaybeden, başka bir yolla hayatını temin edemeyen ve etrafını zayıf ve güçsüz çocukların sardığı bu yaşlı adamın durumunu gözler önüne getirin! Öldürücü bir hüzün ve hasret içinde kıvranır durur.

Evet iyi amel işleyen, ama daha sonra riya, minnet ve eziyet ile bu iyi amellerini ortadan kaldıran kimse işte bu büyük zahmetler çeken, kendisine büyük ihtiyacının ihtiyaç duyduğu bir zamanda da emeklerinin ürünleri tümüyle yok olan, hasret ve hüzün içinde kıvranan kimse gibidir.”**Düşünesiniz diye Allah size ayetlerini böylece açıklar.”**

Bütün sefaletlerin ve özellikle de faydası oldukça az, zararı ise büyük ve acil olan minnet etmek vb. cahilce ameller, insanın aklını ve düşüncesini çalıştırmamaktan kaynaklanmaktadır.

Allah-u Teala ayetin sonunda insanları düşünce ve tefekküre davet etmekte ve şöyle buyurmaktadır: **“Düşünesiniz diye Allah size ayetlerini böylece açıklar.”**

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَلاَ تَيَمَّمُواْ الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ غَنِيٌّ حَمِيدٌ (267)**

**267. Ey iman edenler! Kazandıklarınızın temizlerinden ve size yerden çıkardıklarımızdan infak edin; iğrenmeden alamayacağınız pis şeyleri vermeye kalkmayın. Allah’ın müstağni ve övülmeye layık olduğunu bilin.**

**Nüzul Sebebi**

İmam Sadık’tan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* nakl edilen bir rivayete göre bu ayet cahiliyye devrinde faizden büyük bir servet edinenler ve daha sonra da bu haram servetlerini Allah-u Teala yolunda infak etmek isteyenler hakkında nazil olmuştur. Allah-u Teala onları bu işten alı koymuş, temiz ve helal mallardan infak etmelerini emretmiştir.

Mecme’ul- Beyan tefsiri bu hadisi nakl ettikten sonra Hz. Ali’den de *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurduğunu nakl etmektedir: *“Bu ayet kurumuş, yılışık ve güzel olmayan hurmaları iyi hurmalar ile karıştırıp infak etmek isteyen kimseler hakkında nazil olmuş ve onları bu işten sakındırmıştır.”*

Bu iki nüzul sebebinin birbiriyle çelişir yönü yoktur. Ayet her iki olay için de nazil olmuş olabilir. Birincisi manevi temizliği, diğeri ise maddi ve zahiri güzelliği beyan etmektedir.

**Tefsir**

### Hangi malları infak etmek gerekir?

Önceki ayetlerde infakın bereketleri, infak edenlerin sıfatları ve bu insani ve ilahi işleri kirleten ve sevabını yok eden çirkin ameller beyan edilmiştir. Bu ayette ise hangi malların infak edilmesi gerektiği açıklanmaktadır. Ayetin ilk cümlesinde iyi insanlara mallarının temizinden infakta bulunmalarını emretmektedir.

Ayette geçen “tayyib” kelimesi temiz anlamındadır ve çoğulu ise “tayyibat”tır. Bu kelime zahiri ve maddi temizliğin yanı sıra batıni ve manevi temizlik için de kullanılmaktadır. Yani güzel, faydalı, değerli ve her türlü şüphe ve kirlilikten uzak mallar olmalıdır. Yukarıda nakl ettiğimiz iki nüzul sebebi de bu ayetin anlam genelliğini teyid etmektedir.

**“İğrenmeden alamayacağınız pis şeyleri vermeye kalkmayın.”** cümlesi de sadece zahiri temizliğin kast edildiğini göstermektedir. Zira iman sahibi kimseler de maddi açıdan kirli veya değersiz olan ve aynı zamanda da iğrenç ve şüpheli bulunan malları görmezlikten gelmeden ve iğrenmeden hiç bir şekilde kabullenmezler.

**“Kazandıklarınızın temizlerinden ve size yerden çıkardıklarımızdan...”**

**“Kazandıklarınızın”** cümlesi ticari gelirlere işaret etmektedir.”**çıkardıklarımızdan”** cümlesi ise zirai, maden ve yer altı kaynaklarına işaret etmektedir. Dolayısıyla bütün gelir kaynaklarını kapsamaktadır. Zira insanın sahip olduğu bütün malların kaynağı yeryüzü ve yer altı zenginlikleridir. Hatta sanayi, ticari, hayvancılık ve benzeri gelir kaynakları dahi bunlardan kaynaklanmaktadır. Ayrıca bu ayet bütün bu kaynakların insanoğluna Allah-u Teala tarafından verildiğini beyan etmektedir. Dolayısıyla bir miktarını Allah-u Teala yolunda infak etmekten çekinmemeliyiz.

**“İğrenmeden alamayacağınız pis şeyleri vermeye kalkmayın.”**

Bazı kimseler her zaman değersiz, kullanım süresi bitmiş, istifade edilemeyecek halde bulunan malları infak ederler. Oysa bu tür infakların insan ruhunu terbiye eden manevi boyutları yoktur. Ayrıca ihtiyaç sahiplerine de fazla bir faydası dokunmamaktadır. Aksine onları bir tür aşağılamak ve küçümsemek anlamına gelmektedir. Bu ayet açık bir şekilde insanları bu tür infaklardan sakındırarak şöyle demektedir: “Siz kendiniz bu tür infakları mecburiyet dışında kabul etmediğiniz halde, nasıl olur da onları muhtaç kimselere infak etmeye kalkışırsınız? Müslüman kardeşleriniz, bundan da öte yolunda infak ettiğiniz Allah-u Teala sizin gözünüzde kendinizden daha mı küçüktür?

Gerçekte bu ayet çok ince bir nükteye işaret etmektedir. Allah-u Teala yolunda yapılan infakların bir tarafında ihtiyaç sahipleri, diğer tarafında ise kendisi için infak edilen Allah-u Teala vardır. Dolayısıyla infak ederken değersiz mallar verilirse aynı zamanda Allah-u Teala’nın yüce makamına hakaret anlamını da taşır. Zira böyle bir insan bu hareketiyle Allah-u Teala’yı güzel mallara layık görmemiştir. Öte yandan da ihtiyaç sahiplerine açıkça hakaret etmiş sayılır. Oysa bu ihtiyaç sahipleri iman ve insanlık açısından yüce bir makama sahip olabilir ve bu davranış sebebiyle büyük bir üzüntü yaşayabilirler.

Ayrıca dikkat etmek gerekir ki **“la teyemmemu”** (kastetmeyin) cümlesi şu önemli nükteye de işaret ediyor olabilir: İnsanın farkında olmaksızın infak ettiği malları arasında istenmeyen bir şey olursa Allah-u Teala’nın bu sözüne muhatap tutulmaz. Zira Allah-u Teala’nın bu hitabı böylesine çirkin bir işi bilerek, kasd ederek yapanlara yöneliktir.

Bu cümlede şöyle buyurulmaktadır: **“Allah’ın müstağni ve övülmeye layık olduğunu bilin.”**

Yani siz Allah-u Teala yolunda infak ettiğiniz halde biliniz ki Allah-u Teala sizin infaklarınıza muhtaç değildir. Aksine sizlere bütün bu nimetleri verdiği için övülmeye layıktır.

Elbette buradaki “hamid” kelimesi “övücü” anlamına da gelebilir. Yani Allah-u Teala sizin infaklarınıza muhtaç olmadığı halde yaptığınız infaklarınızdan dolayı sizleri över. O halde temiz mallardan infak etmeye çalışınız.

**الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِالْفَحْشَاء وَاللّهُ يَعِدُكُم مَّغْفِرَةً مِّنْهُ وَفَضْلاً وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (268)**

**268. Şeytan sizi fakirliği va’d eder ve kötülüğü emreder; Allah ise kendisinden mağfiret ve bol nimet va’d eder. Allah’ın lütfü boldur, O her şeyi bilir.**

**Tefsir**

### İnfaka engel olan etkenler ve şeytani düşünceler ile mücadele

Ayetin ilk cümlesi şöyle demektedir: İnfak ederken veya zekat verirken şeytan sizleri fakirlik yoksullukla korkutmasın. Özellikle de önceki ayette işaret edilen iyi şeyler infak etmek istediğinizde şeytan size engel olmasın. Zira bu şeytani vesveseler insanın infak ve bağışta bulunmasına engel olur. Ayrıca zekat, hums ve diğer farz olan infakları da etkiler, en büyük mani olur. Allah-u Teala bu vesileyle insanın fakirlikten korku sebebiyle infaktan çekinmesinin yanlış bir düşünce olduğunu ve şeytani vesveselerden kaynaklandığını bildirmektedir. Bazıları bu korkunun şeytanın vesvesesinden kaynaklansa bile mantıklı bir korku olduğuna inanabilir. İşte bu yüzden ayet-i kerime hemen devamında şöyle buyurmaktadır: **“Şeytan sizlere günah ve kötülüğü emreder.”**

O halde fakirlik ve yoksulluktan korkmak her haliyle yanlıştır. Zira şeytan insanı batıl ve sapıklık dışında bir şeye davet etmez.

Aslında tüm olumsuz alı-koyucu ve dar görüşlülüğe dayanan düşüncelerin kaynağı fıtrattan ayrılış ve şeytani vesveselere teslimiyettir. Olumlu, yapıcı, harekete geçirici ve yüce görüşlere dayanan düşüncelerin kaynağı ise ilahi ilhamlar ve Allah vergisi olan temiz fıtrattır.

Şeytani vesveseler yaratılış kanunlarına ve ilahi sünnetlere aykırı olduğu için ziyan ve sefaletten ibaret olan kötü etkileri ve sonuçları da apaçık ortadadır.

Bunun aksine ilahi emirler ise yaratılış ve fıtratla uyum içinde bulunmaktadır. Sonuç olarak da insana mutluluk dolu bir hayat armağan etmektedir.

**“Allah ise kendisinden mağfiret ve bol nimet va’d eder.”**

Mecme’ul- Beyan tefsirinde İmam Sadık’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* nakl edildiği üzere infak ederken iki şey Allah-u Teala tarafından, iki şey de şeytan tarafından tahakkuk etmektedir. Allah-u Teala tarafından olan iki şeyin biri günahların bağışlanması, diğeri ise malın artışı ve genişlemesidir. Şeytan tarafından olan iki şeyin biri ise fakirlik ve yoksulluk diğeri ise kötülüğü emretmektedir.

O halde mağfiretten maksat günahların bağışlanmasıdır. Fazl’dan maksat ise İbn-i Abbas’dan da nakl edildiği üzere infak sayesinde sermayenin artış kaydetmesidir. Daha da ilginç olanı müminlerin emiri Hz. Ali’den *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* nakl edilen şu sözdür. *“Zorluk ve darlığa düştüğünüzde infakta bulunarak Allah-u Teala ile muamele ediniz. (yani “infak ederek fakirlikten kurtulunuz.”* )”[[132]](#footnote-133)

**يُؤتِي الْحِكْمَةَ مَن يَشَاء وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَّكَّرُ إِلاَّ أُوْلُواْ الأَلْبَابِ (269)**

**269. Hikmeti dilediğine verir. Kime hikmet verilmişse şüphesiz ona çokça hayır verilmiştir. Bundan ancak akıl sahipleri ibret alır.**

**Tefsir**

Hikmetin; marifet, sırları bilmek, hakikatleri anlamak ve hakka ulaşmak anlamına geldiğini kaydetmişlerdir. Allah-u Teala bazı kimselere temizlik, takva ve çabaları sebebiyle hikmet vermektedir. Kendisine hikmet verilen insan hikmet vesilesiyle şeytani vesveseleri ilahi ilhamlardan ayırt eder; uçurumu, doğru yoldan ayırır; sloganı, bilinçten temyiz eder. Büyük bir hayırdan ibaret olan bu üstünlükten gerçek akıl sahipleri dışında hiç kimse ders almaz. [[133]](#footnote-134)

Ayrıca İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* da şöyle buyurmuştur: *“Hikmet dinde derinleşmek ve marifet anlamındadır.”* Başka bir rivayette ise şöyle yer almıştır: *“Hikmet Allah-u Teala’ya itaat ve İmam’ı tanımaktır.”[[134]](#footnote-135)*

**وَمَا أَنفَقْتُم مِّن نَّفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن نَّذْرٍ فَإِنَّ اللّهَ يَعْلَمُهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ (270) إِن تُبْدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِيَ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاء فَهُوَ خَيْرٌ لُّكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَيِّئَاتِكُمْ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (271)**

**270. İnfak ettiğiniz her şeyi ve adadığınız adağı şüphesiz Allah bilir. Zulüm edenlerin hiç yardımcıları yoktur.**

**271. Sadakaları açıkça verirseniz o ne güzel! Eğer onları yoksullara gizlice verirseniz sizin için daha iyidir. Allah onları kötülüklerinizden bir kısmına karşı tutar. Allah işlediklerinizden haberdardır.**

**Tefsir**

**“İnfak ettiğiniz her şeyi...”**

**“adadığınız adağı...”**

**“şüphesiz Allah bilir.”**

**“Zulüm edenlerin”** Buradaki zalimlerden maksat mallarını günah yolunda harcayanlar, malının zekatını vermeyenler veya adadıkları şeyleri yerine getirmeyenler, ya da günah bir iş için adakta bulunan kimselerdir.”**hiç yardımcıları yoktur.”**

Onları Allah-u Teala’nın sorgulamasından kurtaracak ve ilahi azaba engel olacak hiç kimse yoktur.

**“Eğer onları yoksullara gizlice verirseniz...”**

Yani eğer gizlice fakire sadaka verecek olursanız bu sizler için daha iyidir. Sevabı daha çoktur. Elbette burada gizlice verilmesi daha iyi olan sadaka, müstahap olan sadakadır. Zira farz olan sadakaları açıktan vermek daha iyidir.

**لَّيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَـكِنَّ اللّهَ يَهْدِي مَن يَشَاء وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلأنفُسِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلاَّ ابْتِغَاء وَجْهِ اللّهِ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ (272)**

**272. Onların hidayeti sana düşmez, fakat Allah dilediğine hidayet eder. İnfak ettiğiniz iyi şey kendinizedir, sadece Allah’ın rızasını kazanmak için infak ediniz. İnfak ettiğiniz iyi bir şeyin karşılığı haksızlığa uğratılmaksızın size verilir.**

**Tefsir**

Mecm00e’ul- Beyan ve Fahr’ur- Razi’nin tefsirinde bu ayetin nüzul sebebi hakkında bir takım açıklamalar yer almıştır. Bütün bunlardan anlaşıldığı üzere bazı Müslümanlar, müşrik ve gayr-i müslim fakirlere infakta bulunma hususunda şekke düşmüşlerdi. Resulullah’a *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* durumu sorunca da bu ayet nazil oldu.

**Mesajlar**

1- Kafirlerin iman etmesini sağlamak için onları ekonomik baskı altına almayın ve infakı terk etmeyin.

2- Yoksullara yardımcı olmak insani bir görevdir. Yüce görüşlülük de bir değerdir. O halde müslüman olmayan fakirlere de infakta bulununuz.

3- İslam insanı seven bir mekteptir. Müslüman olmayan insanları bile fakirlik ve mahrumiyet içinde olmasını kabul etmemektedir.

4- Ekonomik sebepler sebebiyle izhar edilen imanın hiç bir değeri yoktur.

5- Hidayet ilahi bir tevfiktir ve sadece kabule hazır kalplere verilmektedir.

6- İnfakın faydaları bizzat insanın kendisine döner, insanda cömertlik ruhunu diriltir. İnfak vesilesiyle sınıfsal farklılıklar ortadan kalkar. Toplumsal patlamaların önüne geçilir ve toplumda büyük bir sevgi ortamı oluşur. Dolayısıyla infakta mahrumiyet değil, bir tür korunma vardır.

7- Allah-u Teala’dan başkası için infak etmeyiniz. Zira bu dünyadaki tüm etki ve faydaları er veya geç ortadan kalkacaktır. Ama eğer infak Allah-u Teala için olursa ebedi olarak bereketlerinden istifade edilir.

8- İnfak ederken eliniz ve yüreğiniz açık olsun. Zira neyi infak ederseniz hiç bir eksiltme olmaksızın sizlere geri ödenir.

9- Eğer Allah-u Teala için bir iş yaparsanız ister Müslüman faydalansın isterse de kafir, mutlaka sevabına erişeceksiniz.

**لِلْفُقَرَاء الَّذِينَ أُحصِرُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ ضَرْبًا فِي الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيَاء مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ لاَ يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافًا وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللّهَ بِهِ عَلِيمٌ (273)**

**273.”(İnfaklarınızı) Allah yolunda mahsur kalanlara, yeryüzünde dolaşamayanlara, hayalarından dolayı, kendilerini tanımayanların zengin saydıkları yoksullara verin. Onları yüzlerinden tanırsın, insanlardan yüzsüzlük ederek bir şey istemezler. İnfak ettiğiniz iyi bir şeyi Allah şüphesiz bilir.”**

**Tefsir**

Fahr’ur- Razi Kurtubi ve Mecme’ul- Beyan tefsirlerinde yer aldığı üzere bu ayet Suffe ashabı hakkında nazil olmuştur. Suffe ashabı yaklaşık 400 kişi idiler. Bunlar Medine’ye hicret etmişlerdi. Medine’de evleri barkları olmadığı için de Mescid-i Nebevi’nin tam yanındaki Suffe’nin (büyük platformun) üzerinde yaşıyorlardı. Bunlar sürekli Allah-u Teala yolunda cihad için hazırlık içinde idiler.

**Mesajlar**

1- Fakirlerin de zenginlerin malında bir hakkı vardır.”**fakirler için”**

2- Operasyon timlerine, savaş için hazır bulunan güçlere, karargahlardaki fedailere, sığınaksız muhacirlere, Allah-u Teala yolunda zorluğa düşenlere ve hayatlarını kazanmak için gerekli çaba harcama imkanını bulamayanlara özel bir itina göstermek gerekir. Hakeza ilmi siyasi ve araştırma kadrolarına da aynı dikkati göstermek gerekir.

3- Yolculuk yaparak hayatlarını temin edebilenler insanların infaklarını beklememeli ve bir yere oturup kalmamalıdırlar.”**yeryüzünde dolaşamayanlara”**

4- İffet sahibi, namuslu ve haysiyetli fakirler Allah-u Teala’nın övdüğü kimselerdir.

5- İsimsiz ve saygın fakirler daha önceliklidir.

6- Büyük bir zaruret hasıl olsa dahi insanlardan bir şey isteme hususunda ısrar etmemek gerekir.”**insanlardan yüzsüzlük ederek bir şey istemezler.”**

7- Bu ayette fakirlerin çehresi betimlenmiş ve ayetin sonunda da insanlar infaka teşvik edilmişlerdir.

8- Bir grubun bütün varlığını Allah-u Teala yolunda infak edip sıkıntı içinde bulunduğu bir durumda, diğer grubun infak etmekten dahi çekinmesi insafa sığmaz.

**الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُم بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرًّا وَعَلاَنِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ (274)**

**274.”Gece gündüz, açık gizli, mallarını infak edenlerin mükâfatlarını Rableri verecektir. Onlara korku yoktur ve onlar üzülmeyeceklerdir.”**

**Tefsir**

Safi Mecme’ul- Beyan, Kurtubi ve Fahr’ur- Razi’nin tefsirlerinde şöyle yer almıştır: Bu ayet Hz. Ali *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* hakkında nazil olmuştur. Hz. Ali’nin dört dirhemi vardı. Bir dirhemini gündüz, bir dirhemini gece, bir dirhemini açıkça, bir dirhemini de gizlice Allah-u Teala yolunda infak etti.

Elbette bu nüzul sebebiyle birlikte ayetin hükmü geneldir ve böyle davranan herkese hitap etmektedir. Böyle insanlar dünyada fakirlik ve yoksulluktan asla korkmazlar. Zira Allah-u Teala’nın vaatlerine iman etmişler ve ona tevekkül göstermişlerdir. Ayrıca yaptıkları infakları sebebiyle de asla üzülmezler. Zira onlar Allah-u Teala’nın rızayetine ve infakın uhrevi sonuçlarına teveccüh ederler. Bu surede, başka bir yerde de [[135]](#footnote-136) infak edenler hakkında şöyle buyurulmuştur: **“Onlara korku yoktur ve onlar üzülmeyeceklerdir.”**

**الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لاَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحَلَّ اللّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَن جَاءهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّهِ فَانتَهَىَ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُوْلَـئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (275)**

**275.”Faiz yiyenler mahşerde ancak şeytanın çarptığı kimsenin kalktığı gibi kalkarlar. Bu, onların, “Zaten alışveriş de faiz gibidir” demelerindendir. Oysa Allah alış verişi helal, faizi haram kıldı. Kime Rabbinden bir öğüt gelir de faizcilikten geri durursa, geçmişi kendisinedir, onun işi Allah'a aittir. Kim faizciliğe dönerse, işte onlar cehennemliktir, onlar orada temelli kalacaklardır.”**

**Tefsir**

“Riba” lügatta “artış ve fazlalık” anlamındadır. Riba (faiz) yiyenler şeytan çarpmış kimselere teşbih edilmiştir. Ayette geçen “yetehebbetu” kelimesi hareket esnasında düşüp kalkmak ve dengesini kaybetmek anlamındadır. Faiz yiyen kimse kıyamette deliler gibi haşr edilir veya dünyada dengesiz bir yaşantı sürer. Servet düşkünlüğü akıl gözünü kör eder; bu davranışlarıyla sınıfsal çatışmaları ve kinleri uyandırır. Artık asla duygusal düşünmez, insan severliği bir kenara iter. Böylece kin ve fakirlik toplumsal bir patlamaya dönüşür ve malikiyet ilkesinin temelini sarsıntıya uğratır. Ayrıca bu tür insanlar için faiz temel bir esas olduğundan ticaret ve muamelenin de bir tür faiz olduğunu iddia ederler.

**Mesajlar**

1- Faiz yiyenler dengesizdir ve bu yüzden toplumun ekonomik dengesini de bozarlar.

2- Günahlarına yorum getirmeye kalkışmak insanı günah işleme hususunda daha da küstah kılar.

3- Cahiller görmezlikten gelinir; ama maksatlı ve ısrarcı bilenler asla.

**“Kim faizciliğe dönerse, işte onlar cehennemliktir.”**

Faiz yemek, faiz almak ve faiz vermek olayı hicretten önce Mekki ayetlerde kınanmaya başlanmıştır. Örneğin Mekke’de nazil olan Rum suresinde şöyle buyurulmuştur: **“verdiğiniz her hangi bir faiz Allah katında artmaz.”** [[136]](#footnote-137) Daha sonra Al-i İmran suresinde **“riba” (faiz) yemeyiniz.”[[137]](#footnote-138)** emri üzerine faiz men edilmiştir. Bu konudaki nehiy ve eleştirilerin çoğu Bakara suresinin ayetlerinde yer almıştır.

Ayrıca Kur’an-ı Kerim Nisa Suresindeki **“yasak edilmişken faiz almaları”** [[138]](#footnote-139) ayeti ile Yahudilikte de faizin haram olduğu beyan edilmiştir. Nitekim Tevrat’ta da[[139]](#footnote-140) faizin haram olduğu açıkça yer almıştır.

Bakara suresinde faiz ile ilgili ayetler, infak ile ilgili ayetlerin hemen ardında yer almış; mal ve servet ile ortaya çıkan hayır ve şer boyutları söz konusu edilmiştir. İnfak karşılığı olmaksızın vermek demektir. Faiz ise karşılıksız almak anlamındadır. İnfakın sahip olduğu her iyi yönlere karşılık faiz toplumda kötü etkiler yaratmaktadır. Bu yüzden Kur’an-ı Kerim şu ayette şöyle buyurmaktadır: **“Allah faiz ile elde edilen serveti yok eder, sadakaları ise arttırır.”**

Kur’an-i Kerim’de faiz almak ve tağutun hakimiyetini kabul etmek hususunda yer alan ağır tehditler; cinayet, zulüm, şarab içmek, kumar ve zina hakkında dahi söz konusu edilmemiştir. Faizin haram oluşu bütün mezheplerce kesin bir hüküm olarak kabul edilmiştir ve büyük günahlardan sayılmıştır. Rivayetlerde de yer aldığına göre İmam Sadık’a *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* birinin faiz yediği haberi verilince şöyle buyurmuştur: *“Eğer gücüm olsaydı boynunu vururdum.”[[140]](#footnote-141)* Nitekim Hz. Ali de *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* faiz yiyen biriyle karşılaşınca onu tövbeye davet etti. O şahıs tövbe edince kendisini serbest bıraktı ve ardından şöyle buyurdu: *“Faiz yiyen kimse de müşrik kimse gibi tövbeye davet edilmelidir.”[[141]](#footnote-142)*

İmam Bakır’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* ise şöyle buyurduğu nakl edilmiştir: *“Gelirlerin en kötüsü faizciliktir.”*

Hakeza Resulullah *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* de şöyle buyurmuştur: *“Allah-u Teala her ne zaman bir kavmi helak etmek isterse o kavimde faizcilik yaygın hale gelir.”[[142]](#footnote-143)*

Hakeza şöyle buyurmuştur: *“Allah-u Teala faiz yiyene, vekil olana, şahidine ve katibine lanet etmiştir.”[[143]](#footnote-144)*

Şeyh Mufid ise kitabında şöyle kayd etmiştir: “Her kim faizi helal bilirse boynu vurulur.”[[144]](#footnote-145)

İmam Sadık *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* ise faiz ayetlerinin tekrarlanış sebebi hususunda şöyle buyurmuştur: *“Tekrarın sebebi sebep sahiplerinin hayır ve sadakalara hazır kılınmak istenmesidir. Çünkü bir taraftan faiz haramdır, öte yandan servetin durgun ve atıl şekilde stok edilmesi de haramdır. Dolayısıyla servet sahipleri için infak ve faydalı üretim işleri dışında bir çare kalmamaktadır. [[145]](#footnote-146)*

Hakeza faizin haram kılınmasının sebebi hususunda şöyle denmiştir: Zira, faiz paranın üretim ve kamu menfaatine faydalı işlere akışını önlemektedir. Fikir ve emek yerine sadece paranın karından istifade edilmektedir ve faiz bu yüzden haram kılınmıştır.

İmam Sadık’dan da *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurduğu rivayet edilmiştir: *“Eğer faiz helal olsaydı insanlar ticari işleri terk ederlerdi.”[[146]](#footnote-147)*

Hakeza İmam Rıza’dan *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurduğu rivayet edilmiştir: *“Eğer faiz yaygınlaşmış olsaydı borç verme yolu kapanmış olurdu.”[[147]](#footnote-148)*

### Faizin Etkileri

Faydalı bir iş olmaksızın fazladan para almak büyük bir zulümdür; toplumda düşmanlık ve şiddetin ortaya çıkmasına sebep olmaktadır. Faiz ödeyen kimse sürekli artan borçları sebebiyle bazen iflas etmekte, her türlü zillet ve esaretlere katlanmak zorunda kalmaktadır.[[148]](#footnote-149)

Faiz toplumun dengesini bozarak camiayı mustazaf ve müstekbir diye iki zıd kutba ayırmaktadır.[[149]](#footnote-150) Faiz bir çok ibadetlerin batıl olmasına sebep olmaktadır.[[150]](#footnote-151)

Bu yıkıcı etkileri sebebiyle sadece İslam şeriatında değil, tüm semavi dinlerde faiz haram kılınmıştır. Ama bazen bir takım bahaneler ile faize yeni yorumlar getirmeye çalışıyorlar veya kaçış yolu bulmak için çabalıyorlar. Elbette faiz her haliyle yıkıcı etkilere sahiptir ve her ne kadar İslam toplumları ekonomik sistemlerinde faizi kabul etmişlerse de faiz büyük bir zulümdür ve faiz ile yönetilen toplumlarda bir çok toplumsal problemler ortaya çıkmaktadır. Batı toplumlarının ilerleme sebebi ise ilim ve sanata yönelmeleridir. Onların ilerlemesine faizin asla bir katkısı olmamıştır. Ayrıca faizden kaçış yollarında (hile-i şeriyye hususunda) Kur’an-ı Kerim’in uyarılarını da dikkate almak gerekir. Yahudilerin Cumartesi günü balık avlama hususundaki şeri hileleri de bir tür oyundu. Kur’an-ı Kerim bu tür oyunları görmezlikten gelmemiş ve onları şiddetle kınamıştır.

Ayrıca iktisadi işlerde faizin ağına düşmek ihtimali çok olduğundan bir hadiste şöyle yer almıştır: *“(ticari işlerdi) Derin bir ilmi olmadan ticarete kalkışanlar faize düçar olurlar.*”

**يَمْحَقُ اللّهُ الْرِّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ وَاللّهُ لاَ يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ (276)**

**276.”Allah faizi tüketir, sadakaları bereketlendirir. Allah pek nankör olan hiç bir günahkarı sevmez.”**

**Tefsir**

Ayette geçen “yemheku” kelimesi tedrici bir şekilde eksilme ve yok olma anlamındadır. Son gecelerinde artık görülemeyecek kadar eksilen ve görünmez olan aya da bu yüzden “mehak” denmektedir.

Bu ayette de işaret edildiği gibi faiz yiyen kimse başkalarından sadece malını arttırmak için faiz aldığı halde Allah-u Teala mal artışının ortaya çıkarması gereken güzel etkileri ve bereketini yok eder. Burada faizden elde edilen malın ortadan kalkması gerekmemektedir. Aksine mal artışından hedeflenen hususlar yok olmaktadır. Faizci toplumlarda Hiç bir sevgi ve emniyet söz konusu değildir. Bir çok servet sahipleri büyük sermayelerine rağmen bir rahatlık, huzur ve sevgi elde edememişlerdir. Ama tam tersine infak, sadaka ve ödünç para vermenin yaygın olduğu toplumlar bir çok bereketlere sahiptir. Bu sistemlerde fakirler asla ümitsizliğe düşmez, zenginler sürekli mal biriktirmek için didinmez ve toplum kalp kasavetine düçar olmaz.

Mahrum insanlar intikam, hırsızlık vb. şeyler düşünmediği gibi zenginler de mallarının korunmasını hususunda endişeye kapılmazlar. Toplum böylece göreli bir dengeye, dostluğa, rahmete, anlaşmaya ve güvenliğe kavuşur. Fahr’ur- Razi’nin tefsirinde şöyle yer almıştır: “Faiz yiyen kimse denge, duygu ve insani adaletini kayb ettiği takdirde kendisi ve malları fakirlerin gazabına uğrar, her an intikam, kin, komplo ve hırsızlık tehdidi altında bulunur.” İşte bunlar da ayette işaret edilen faizin eksileceği gerçeğinin başlıca örneklerinden sayılmaktadır.

**Mesajlar**

1- Zahiri gelişmeye aldanmayın**.”Allah faizi tüketir.”**

2- Rızık Allah-u Teala’nın elindedir. Allah-u Teala mal sahiplerini mutsuz kılabilir, fakirleri ise huzur ve güvenlik içinde yaşatabilir.

3- Faiz yiyen kimse büyük bir küfre düşmüş bulunmakta ve günah adeta ruhuna işlemektedir.”**pek nankör olan günahkar...”**

Faiz yiyen kimse kendini halkın rehini, hayatını haram, ibadetlerini batıl kılmakta, hırs, tamah ve taş kalpliliğe esir düşmektedir.

Evet faiz yiyen insan oldukça nankör ve günahkardır.

4- Faize dayalı malları yok etmek ilahi sünnetlerden biridir. Ayette geçen “yemheku” fiili Arapça edebiyatında devamlılık ve sürekliliğe delalet etmektedir.

**إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَآتَوُاْ الزَّكَاةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ (277)**

**277. İman edip salih âmellerde bulunanların, namaz kılıp, zekât verenlerin Rableri katında ecirleri vardır. Onlara korku yoktur ve onlar üzülmeyeceklerdir.**

**Tefsir**

Bu ayet pek nankör olan günahkar faizciler karşısında müminlerin portresini çizmektedir. Bu müminler salih amellerde bulunur, namaz kılar ve zekat verirler.

İnsanlar dört kısımdır:

1- Bir grubu iman edip salih amellerde bulunurlar. Bunlar müminlerdir.

2- Bazıları iman etmediği halde güzel işler de yapmazlar. Bunlar da kafirlerdir.

3- Bazıları iman ettikleri halde salih amelde bulunmazlar. Bunlar da fasıklardır.

4- Bazıları iman etmedikleri halde zahirde salih işlerde bulunurlar. Bunlar da münafıklardır.

Faizciler Allah-u Teala’dan ve insanlardan kopmuş kimselerdir. Ama buna karşılık iman edip salih işlerde bulunan kimseler ise namaz vasıtasıyla Allah-u Teala ile, zekat ödeyerek de insanlar ile irtibat kurar.

**Mesajlar**

1- Müminleri teşvik ederken bir taraftan da fasıkları tehdit etmek pedagojik bir ilkedir.

2- Gerçek emniyet ve huzur sadece iman, salih amel Allah-u Teala ve insanlarla ilişki kurmak sayesinde mümkündür.

**) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ (278)**

**278.”Ey iman edenler! Allah'tan sakının, iman etmişseniz, faizden arta kalmış hesaptan vazgeçin.”**

**Tefsir**

Mecme’ul- Beyan, el- Mizan ve Meraği tefsirlerinde şöyle yer almıştır: Faizin haram olduğunu bildiren ayet nazil olduğunda Halid b. Velid, Abbas ve Osman gibi sahabeden bazılarının halktan faiz olarak bazı alacakları vardı. Bunlar halktan alacakları bu faiz parası hususunda ne yapacaklarını Peygamber’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* sorunca söz konusu ayet nazil oldu. Peygamber-i Ekrem *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* ayet nazil olduktan sonra şöyle buyurdu: *“Amcam Abbas bile faiz paralarını alma hakkına sahip değildir.”*

Hakeza şöyle buyurmuştur: *“Her şeyden önce bizzat yakınlarım faizden el çekmelidirler.”*

Hakeza şöyle buyurmuştur: *“Cahiliyye dönemindeki tüm faizler ayaklarımın altındadır. Ayaklarım altına aldığım ilk faiz ise amcam Abbas’ın faizleridir.”[[151]](#footnote-152)*

**Mesajlar**

1- İmanın gereği başkalarının hakkından ve haram mallardan yüz çevirmektir.”**İman etmişseniz.”**

2- Takvanın göstergesi haram malları terk etmektir.”**Allah'tan sakının, iman etmişseniz, faizden arta kalmış hesaptan vazgeçin.”**

**فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ فَأْذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُؤُوسُ أَمْوَالِكُمْ لاَ تَظْلِمُونَ وَلاَ تُظْلَمُونَ (279)**

**279.”Böyle yapmazsanız, bunun Allah'a ve peygamberine karşı açılmış bir savaş olduğunu bilin. Eğer tövbe ederseniz sermayeniz sizindir. Böylece zulmetmemiş ve zulme uğramamış olursunuz.”**

**Tefsir**

İslam’da ne faiz, ne sömürü ve ne de insanların malını tek yönlü müsadere etmek caizdir. Bazı düzenler özel mülkiyeti ortadan kaldırarak insanların elindeki tüm malları zorla almışlardır. Bazı düzenlerde ise sömürü ve faizcilik her ne surette olursa olsun serbest ve caiz kabul edilmiştir.

**Mesajlar**

1- Faiz yiyen kimse Allah-u Teala’ya savaş açmıştır. Faiz yiyenler bu savaş meydanında bir tarafta zayıf ve zelil olan kendisinin, diğer tarafta ise Kahhar ve Cebbar olan Allah-u Teala’nın olduğunu bilmelidirler.

2- Faiz yiyen kimse Allah-u Teala ile savaştığı için İslam devletinin görevlerinden biri ise faizciler ile mücadele etmektir.

3- Faiz yiyenlerin tek hakkı asıl malları ile iktifa etmeleri ve faiz almamalıdır.”**sermayeniz sizindir.”**

4- Zorbalık ve sultacılık ve hem de bunlara tahammül etmek doğru değildir. Ne zulüm ediniz ve ne de zulme uğrayınız.

5- Mahrum insanları kurtarmak için insanların malikiyet ilkesini görmezlikten gelmeyiniz.

**وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (280)**

**280.”Borçlu darda ise, eli genişleyinceye kadar ona mühlet verin. Bilmiş olsanız borcu bağışlamanız sizin için daha hayırlıdır.”**

**Tefsir**

Şu nükteyi de önemle hatırlatmak gerekir: Gerçi bu ayette borçluya mühlet verilmesi emredilmiştir. Ama borçlu insan bu durumdan kötü istifade etmemelidir. Hiç bir özrü olmaksızın borcunu ertelerse günahkardır. Nitekim bir rivayette şöyle yer almıştır: *“Özrü olmaksızın borcunu erteleyenlere hırsızın günahı yazılır. Alacağını erteleyenlere ise şehitlerin sevabı yazılır.”[[152]](#footnote-153)*

**Mesajlar**

1- Faizciler faiz almaktan men edilmek ile kalmamış, ana sermayelerini almak hususunda bile idare etmeleri istenmiştir.

2- Borçlunun borcunu ödeme süresi gücüne göre ayarlanmalıdır.”**eli genişleyinceye kadar ona mühlet verin.”** Elbette bundan kötü istifade edenlerin hesabı ayrıdır.

3- İslam mustazafların koruyucusudur.

4- Borcunu ödemeyenlere borçlarını bağışlamak sizler için daha iyidir. Zira yarın sizler için de ayrı durum ortaya çıkabilir.

5- Malı almak unutulabilir. Ama fakire bağışlamak asla unutulmaz.

6- Yoksulun gönlünü kazanmak ve Allah-u Teala’nın rızasına erişmek; gelir elde etmekten daha üstündür.

7- Fıkhi hükümlerden biri de özrü olan borçluyu hapse tıkamanın haram olmasıdır. Borçlunun gerçekten de borcunu ödeyememe durumunda İslam devletinin o şahsın borcunu ödemesi başlıca görevidir.

8- Rivayetlerde şöyle yer almıştır: “Borçluya tanıdığı süre zarfında alacaklıya aynı miktarda sadaka sevabı yazılır.”[[153]](#footnote-154)

**وَاتَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّهِ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ (281)**

**281. Allah'a döneceğiniz ve sonra zulme uğramadan herkesin kazancının kendisine eksiksiz verileceği günden korkunuz.**

**Tefsir**

Kur’an-ı Kerim’in en açık özelliklerinden biri hükümlerin ayrıcalıklarını ve İslami programları açıkladıktan sonra bir çok hususta en sonunda bütün bu söylediklerini önemle vurgulamak ve güçlendirmek için tümel, kapsamlı ve genel bir hatırlatmada bulunmasıdır. Böylece önceki programlar ve hükümler tümüyle insanın fikir ve ruhunda yer etmektedir. Bu yüzden bu ayette insanlara kıyamet ve kötü insanların amellerinin cezası hatırlatılmakta; insanın tüm amellerinin kendisine eksiksiz verileceği ve varlık aleminin arşivinde korunan her şeyin kendisine takdim edileceği bir günün gelmekte olduğu hususunda onları uyarmaktadır. Böylece insan bütün bunların uğursuz sonuçlarından dehşete kapılmaktadır. Ama bu ürün insanın bizzat kendisinin hazırladığı bir üründür. Hiç kimse ona zulüm etmemiştir. Ona hiç kimse haksızlık etmemiştir. O kendi kendisine zulmü reva görmüştür. **“Onlara zulüm edilmez.”**

Ayrıca faiz yiyen kimse ahlaki açıdan borç alan insanın ruhunda bir çok kötü etkiler yaratır. Kalbinde ona karşı büyük bir kin oluşur, fertler ve milletler arasında toplumsal işbirliği ve yardımlaşma bağını söküp koparır.

İslami rivayetlerde faizin haram olduğu hususunda şöyle yer almıştır: “Hişam b. Salim İmam Sadık’ın *(Allah’ın selamı üzerine olsun)* şöyle buyurduğunu nakl etmektedir: *“Allah-u Teala insanlara iyi işlerden çekinmesinler diye faizi haram kılmıştır.”[[154]](#footnote-155)*

Merhum Allame Tabatabai meşhur tefsiri el-Mizan’da şöyle demektedir: “Dur’ul-Mensur tefsirinde bir çok yolla İbn-i Abbas, Ebu Salih, Uteyye-i Avfi ve Said b. Cübeyr’den nakl edildiğine göre Kur’an-i Kerim’de en son nazil olan ayet bu ayettir.” [[155]](#footnote-156)

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمًّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكْتُب بَّيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلاَ يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكْتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ اللّهُ فَلْيَكْتُبْ وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللّهَ رَبَّهُ وَلاَ يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئًا فَإن كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لاَ يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ بِالْعَدْلِ وَاسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ من رِّجَالِكُمْ فَإِن لَّمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاء أَن تَضِلَّ إْحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الأُخْرَى وَلاَ يَأْبَ الشُّهَدَاء إِذَا مَا دُعُواْ وَلاَ تَسْأَمُوْاْ أَن تَكْتُبُوْهُ صَغِيرًا أَو كَبِيرًا إِلَى أَجَلِهِ ذَلِكُمْ أَقْسَطُ عِندَ اللّهِ وَأَقْومُ لِلشَّهَادَةِ وَأَدْنَى أَلاَّ تَرْتَابُواْ إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَلاَّ تَكْتُبُوهَا وَأَشْهِدُوْاْ إِذَا تَبَايَعْتُمْ وَلاَ يُضَآرَّ كَاتِبٌ وَلاَ شَهِيدٌ وَإِن تَفْعَلُواْ فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ وَاتَّقُواْ اللّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللّهُ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (282)**

**282.”Ey iman edenler! Birbirinize belirli bir süre için borçlandığınız zaman onu yazınız. İçinizden bir yazıcı doğru olarak yazsın; yazıcı onu Allah’ın kendisine öğrettiği gibi yazmaktan çekinmesin, yazsın. Borçlu olan da yazdırsın, Rabbi olan Allah'tan sakınsın, ondan bir şey eksiltmesin. Eğer borçlu beyinsiz veya aciz, ya da yazdıramayacak durumda ise, velisi, doğru olarak yazdırsın. Erkeklerinizden iki şahit tutun; eğer iki erkek bulunmazsa, şahitlerden razı olacağınız bir erkek, biri unuttuğunda diğeri ona hatırlatacak iki kadın olabilir. Şahitler çağırıldıklarında çekinmesinler. Borç büyük veya küçük olsun, onu süresiyle berâber yazmaya üşenmeyin; bu, Allah katında en doğru, şahitlik için en sağlam ve şüphelenmenizden en uzak olandır. Ancak aranızdaki alışveriş peşin olursa, onu yazmamanızda size bir sorumluluk yoktur. Alışveriş yaptığınızda şahit tutun. Yazana da, şâhide de zarar verilmesin; eğer zarar verirseniz, o zaman doğru yoldan çıkmış olursunuz. Allah'tan sakının, Allah size öğretiyor; Allah her şeyi bilir.”**

**Tefsir**

Kur’an-ı Kerim ayetlerinden en uzunu olan bu ayette ticari senetler düzenlenmiştir. Önceki ayetlerde Allah-u Teala yolunda infak ile ilgili hükümler ve hakeza faiz meselesi ele alınmıştır. Kur’an-ı Kerim ayetlerinin en uzunu olan bu ayette ise ekonomik ve ticari işler için en ince hükümler ve kararlar beyan edilmiştir. Böylece sermayenin doğal gelişim sürecine girmesi ve insanlar arasında hiç bir ihtilafın ve sürtüşmelerin meydana gelmemesi sağlanmıştır.

Bu ayette ticari alışveriş hususunda sırasıyla şu 17 önemli husus beyan edilmiştir:

1- Birinci hüküm hususunda şöyle buyurmaktadır: **“Ey iman edenler! Birbirinize belirli bir süre için borçlandığınız zaman onu yazınız.”**

Ayrıca bu tabirden hem borç almanın caiz olduğu ve hem de borçlar için müddet tayin etmenin gereği anlaşılmaktadır. Ayrıca bu ayet ödünç vermenin yanı sıra ticarette var olan selef (ön satış) ve veresiye gibi bütün borç çeşitlerini de kapsamaktadır. [[156]](#footnote-157)

2- Daha sonra daha fazla güven kazanmak ve iki tarafın da ihtilafa düşmesini önlemek için şöyle buyurmaktadır: **“İçinizden bir yazıcı doğru olarak yazsın.”**

O halde anlaşma üçüncü bir şahıs tarafından düzenlenmelidir ve o şahıs da aynı zamanda adil olmalıdır.

3- Yazmayı bilen kimse bu anlaşmayı yazmaktan çekinmemeli, Allah-u Teala’nın kendisine öğrettiği şekilde yazmalıdır.”**yazıcı onu Allah’ın kendisine öğrettiği gibi yazmaktan çekinmesin, yazsın.”**

Yani Allah-u Teala’nın kendisine verdiği bu nimetin bir şükrü olarak yazmaktan çekinmemelidir. Her iki tarafa da bu önemli iş hususunda yardımcı olmalıdır.

4- Anlaşmayı boynunda hak olan kimse dikte etmelidir.”**Borçlu olan da yazdırsın.”**

5- Borçlu Allah-u Teala’dan korkmalı ve hiç bir şeyi eksik bırakmamalıdır.

6- Borçlu kimse beyinsiz, zayıf veya dikte etmeye gücü olmayan bir kimse olursa onun velisi dikte etmelidir. (yazdırmalıdır.) ”**Eğer borçlu beyinsiz veya aciz, ya da yazdıramayacak durumda ise, velisi, doğru olarak yazdırsın.”**

O halde üç grup adına kendi velileri dikte etmelidir: Sefih ve beyinsiz olanlar, her ne kadar deli olmasa da kar ve zararlarını teşhis edemeyen, ekonomik işlerini düzene koyamayan kimselerdir. Zayıflar ise çocuk ve yaşlılar gibi aklı zayıf veya deli olan kimselerdir. Dikte etmeye (yazdırmaya) gücü olmayanlar ise dilsiz olanlardır. Bu üç grup adına velileri anlaşmayı dikte etmelidir.

Bu cümleden başka bir takım hükümler de istifade edilebilir. Örneğin beyinsizlerin ve zayıf akıllıların mali tasarruflardan men edilebileceği ve hakeza bu tür hususlarda velisinin müdahalede bulunabileceği de anlaşılmaktadır.

7- Veli olan kimse de velayeti altında olan kimsenin borçlarını kabul ve dikte hususunda mutlaka adalete riayet etmelidir. **“...adaletle”**

8- Daha sonra şöyle buyurmaktadır: **“Erkeklerinizden iki şahit tutun”**

9-- Bu her iki şahid de erkek olmalıdır. Yani hem aklı buluğa ermiş ve hem de Müslüman erkek olmalıdır.

10- İki erkek yoksa bir erkek ve iki kadın da şahadette bulunabilir.”**eğer iki erkek bulunmazsa, şahitlerden razı olacağınız bir erkek, biri unuttuğunda diğeri ona hatırlatacak iki kadın olabilir.”**

11- Bu kimseler güvendiğiniz ve razı olduğunuz kimseler olmalıdır.”**şahitlerden razı olacağınız”**

12- Şahitler iki erkek olursa her ikisi de bağımsız, ayrı ayrı bir şekilde şahadette bulunabilir. Ama eğer kadın ve erkek ise o iki kadın ittifak halinde şahadette bulunmalıdır. Böylece birisi yanlışlık yaparsa diğeri kendisini düzeltir.”**biri unuttuğunda diğeri ona hatırlatacak...”**

Zira kadınlar güçlü duyguları sebebiyle etki altında kalabilir ve şahadette bulununca unutkanlıktan veya başka sebeplerden dolayı doğru yoldan sapabilirler.

13- Bu ayetten anlaşılan başka bir hüküm de şudur: **“Şahitler çağırıldıklarında çekinmesinler.”** O halde şahadette bulunmaya çağrılınca icabet edip şahadette bulunmak farzdır.

14- Borç az olsun veya çok hiç fark etmez, yazmak gerekir. Zira İslam’ın arzuladığı sağlıklı ilişkiler kurmak küçük borçların bile yazılmasını gerektirmektedir. Bu yüzden sonraki cümlede şöyle buyurulmaktadır: **“Borç büyük veya küçük olsun, onu süresiyle berâber yazmaya üşenmeyin.”**

Daha sonra şöyle buyurmaktadır: **“bu, Allah katında en doğru, şahitlik için en sağlam ve şüphelenmenizden en uzak olandır.”**

Gerçekte bu cümle ticari senetlerin yazılması hususunda yukarıda beyan edilen hükümlerin felsefesine işaret etmektedir. Düzenlenmiş senetlerin de yargıda bir şahit olarak ortaya konulabileceğini çok güzel bir şekilde ortaya koymaktadır.

15- Daha sonra bir hükümden bir istisnayı zikr ederek şöyle buyurmaktadır: **“Ancak aranızdaki alışveriş peşin olursa, onu yazmamanızda size bir sorumluluk yoktur.”**

16- Peşin alış-verişlerde gerçi yazmak gerekmez ama yine de şahit tutmak daha iyidir.

Zira bu takdirde muhtemel ihtilaflar da önlenmiş olur. Bu yüzden şöyle buyurmaktadır: **“Alışveriş yaptığınızda şahit tutun.”**

17- Bu ayette en son olarak şu hüküm beyan edilmektedir: **“Yazana da, şâhide de zarar verilmesin; eğer zarar verirseniz, o zaman doğru yoldan çıkmış olursunuz.”**

Ayetin sonunda ise bütün bu hükümler beyan edildikten sonra insanlar takvaya ve ilahi emirlere sarılmaya davet edilmektedir: **“Allah'tan sakının.”**

Daha sonra da Allah-u Teala’nın insanlara maddi ve manevi hayatı için lazım olan her şeyi öğrettiğine işaret ederek şöyle buyurmaktadır: **“Allah size öğretiyor.”**

Yukarıdaki iki cümlenin yan yana zikr edilmesi de, ilahi takvanın; insanın bilinç, ilim, bilgi ve aydın düşünceye sahip olmasında büyük bir etkisi olduğunu gözler önüne sermektedir.

Allah-u Teala insanların iyilik ve kötülüğünü bilmekte ve insanlar için hayırlı olan şeyleri takdir buyurmaktadır: **“Allah her şeyi bilir.”**

**وَإِن كُنتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِبًا فَرِهَانٌ مَّقْبُوضَةٌ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ الَّذِي اؤْتُمِنَ أَمَانَتَهُ وَلْيَتَّقِ اللّهَ رَبَّهُ وَلاَ تَكْتُمُواْ الشَّهَادَةَ وَمَن يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ (283)**

**283. Eğer yolculukta olup yazıcı bulamazsanız alınan rehin yeter. Şayet birbirinize güvenirseniz (rehin gerekmez ama) güvenilen kimse borcunu ödesin. Rabbi olan Allah'tan sakınsın. Şahitliği gizlemeyin, onu kim gizlerse şüphesiz kalbi günah işlemiş olur. Allah işlediklerinizi bilir.**

**Tefsir**

Bu ayet ticari senetler düzenleme hususundaki başka birkaç hükmü de beyan ederek gerçekte önceki ayetin tamamlayıcısı konumundadır. Bu hükümler şunlardır:

1- **“Eğer yolculukta olup yazıcı bulamazsanız alınan rehin yeter.”**

 Elbette insanın kendi vatanında senet düzenleyecek biri olmayınca da rehin ile yetinmesinin sakıncası yoktur.

2- Rehin alınan şey kesinlikle alınıp alacaklıya verilmeli ve güven ortamı sağlanmalıdır: Bu yüzden şöyle buyurulmuştur: “**alınan rehin.”**

3- Daha sonra üstteki hükümlerde bir istisnada bulunarak şöyle buyurmaktadır: **“Şayet birbirinize güvenirseniz (rehin gerekmez ama) güvenilen kimse borcunu ödesin. Rabbi olan Allah'tan sakınsın.”**

Dikkate değer bir husus da burada alacaklının alacağı şey bir emanet olarak zikr edilmiş ve bu emanete ihanetin büyük bir günah olduğu beyan edilmiş olmasıdır.

4- Daha sonra bütün insanlara hitap ederek şahadet/tanıklık hakkında şu genel kaideyi ortaya koymaktadır.”**Şahitliği gizlemeyin, onu kim gizlerse şüphesiz kalbi günah işlemiş olur.”**

O halde başkalarının haklarını bilenler tanıklık için davet edildiğinde icabet etmeli ve bildiklerini açığa vurmalıdır.

Tanıklığını gizlemek kalp ve ruhla ilgili bir husus olduğu için de bunun kalbi bir günah olduğunu beyan ederek şöyle buyurmaktadır: “**onu kim gizlerse şüphesiz kalbi günah işlemiş olur.”**

Ayetin sonunda ise emaneti koruma, başkalarının haklarını eda etme ve tanıklığını gizlememe hususunda önemli vurgular yaparak şöyle buyurmaktadır: **“Allah işlediklerinizi bilir.”**

Elbette insanlar kimin tanıklığa kadir olup olmadığını, senet ve rehin alınan bir şeyin olmadığı durumlarda kimin alacaklı ve kimin borçlu olduğunu bilmeyebilir. Ama Allah-u Teala bütün bunları bilir ve insanlara yaptıkları esasınca karşılık verir.

**لِّلَّهِ ما فِي السَّمَاواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ اللّهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاء وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاء وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (284)**

**284.”Göklerde ve yerde olanlar Allah’ındır. İçinizdekini açıklasanız da gizleseniz de Allah sizi onunla hesaba çeker ve dilediğini bağışlar, dilediğine azâp eder. Allah her şeye kadirdir.”**

**Tefsir**

Bu ayet önceki ayetin sonunda yer alan sözleri tamamlamakta ve şöyle buyurmaktadır: **“Göklerde ve yerde olanlar Allah’ındır. İçinizdekini açıklasanız da gizleseniz de Allah sizi onunla hesaba çeker.”**

**“ve dilediğini bağışlar, dilediğine azâp eder.”**

Yani tanıklığını gizleme ve benzeri kalbi günahların Allah-u Teala’ya gizli kaldığını sakın düşünmeyin. Varlık aleminin, göklerin ve yeryüzünün hakimi olan Allah-u Teala’ya hiç bir şey gizli değildir.

Ayetin sonunda ise şöyle buyurmaktadır: “**Allah her şeye kadirdir.”**

Allah-u Teala hem alemdeki her şeyi bilmektedir, hem liyakatleri ve ehliyetleri ayırt etmeye kadirdir ve hem de sapanları cezalandırmaktadır.

**آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلٌّ آمَنَ بِاللّهِ وَمَلآئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ (285)**

**285.”Peygamber Rabbinden kendine indirilene iman etmiştir. Bütün müminler de Allah'a, meleklerine, kitaplarına, peygamberlerine iman etmiştir (ve derler ki: ) “Peygamberleri arasından Hiç birini ayırt etmeyiz, işittik, itaat ettik, Rabbimiz, affını dileriz, dönüş sanadır.”**

**Nüzul Sebebi**

Allah-u Teala’nın kalplerde gizli ve aşikar olan her şeyin karşılığını vereceğini beyan eden önceki ayet nazil olduğunda ashaptan bir grup korku içinde, “Hiç kimse batıni vesveselerden ve kalbi kötülüklerden korunmuş değildir.” dediler ve Peygamber’e *(Allah’ın selamı ona ve Ehl-i Beyt’ine olsun)* gelerek durumu beyan ettiler. Bunun üzerine söz konusu ayet nazil oldu ve onlara iman, Allah-u Teala’nın dergahına yakarış, itaat ve teslimiyet yolunu gösterdi.

**Tefsir**

### İman Yolu

Bakara suresi bir takım hak inançları ve öğretileri beyan ederek başlamış ve aynı şekilde sona ermiştir. Böylece surenin başı ve sonu bir uyum arz etmiştir.

Velhasıl Kur’an-ı Kerim burada da şöyle buyurmaktadır: **“Peygamber Rabbinden kendine indirilene iman etmiştir.”**

İlahi peygamberlerin kendi mektep ve davetlerine istisnasız bir şekilde kesin iman etmeleri de büyük bir ayrıcalıktır. Bunların hiç birisi inançlarında şek ve şüphe içinde değillerdi. Herkesten önce kendileri iman etmiş, herkesten daha çok inanmış ve bu yolda her türlü zorluklara göğüs germişlerdir.

Daha sonra şöyle buyurmaktadır: **“Bütün müminler de Allah'a, meleklerine, kitaplarına, peygamberlerine iman etmiştir (ve derler ki: ) “Peygamberleri arasından Hiç birini ayırt etmeyiz, işittik, itaat ettik, Rabbimiz, affını dileriz, dönüş sanadır.”**

Ardından müminlerin kapsamlı ve köklü imanlarının yanı sıra amelde de yüce bir makama sahip oldukları beyan edilerek şöyle buyurulmaktadır: **“işittik, itaat ettik, Rabbimiz, affını dileriz, dönüş sanadır.”**

Bu esas üzere yaratılışa, ahirete ve ilahi peygamberlere iman etmek, bütün ilahi emirlerle amel etme gereği ile bir uyum arz etmekte, birliktelik sergilemektedir.

**لاَ يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لاَ تُؤَاخِذْنَا إِن نَّسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلاَ تُحَمِّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَآ أَنتَ مَوْلاَنَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ (286)**

**286. Allah kişiye ancak gücünün yeteceği kadar yükler; kazandığı iyilik lehine, ettiği kötülük de aleyhinedir. Rabbimiz! Eğer unutacak veya yanılacak olursak bizi sorumlu tutma. Rabbimiz, bizden öncekilere (günahları sebebiyle) yüklediğin gibi, bize de ağır yük yükleme. Rabbimiz, bize gücümüzün yetmeyeceği şeyi taşıtma, bizi affet, bizi bağışla, bize acı. sen mevlamızsın, kâfirlere karşı bize yardım et.**

**Tefsir**

Bu ayet şöyle buyurmaktadır: **“Allah kişiye ancak gücünün yeteceği kadar yükler.”**

Bütün hükümler bu ayet ile tefsir edilmekte, kayıt altına alınmakta ve insanın gücü dahilinde olan her hususta geçerli bulunmaktadır.

Daha sonra şöyle buyurmaktadır: **“kazandığı iyilik lehine, ettiği kötülük de aleyhinedir.”**

Yukarıdaki ayet bu beyan ile insanlara sorumluluğunu ve işlerinin sonucunu hatırlatmakta ve aynı zamanda zorlama, talih, şans vb. hayali düşünceleri iptal etmektedir.

Bu iki temel ilkenin (ilahi teklif, insanın gücü ile paralellik arz etmektedir ve herkes yaptıklarından sorumludur.) hemen ardından müminlerin dilinden Allah-u Teala katından dilenilen yedi dilek beyan edilmektedir. Bu da aslında bütün insanlara nasıl dilekte bulunmaları gerektiği hususunda bir tür eğitim vermekte ve ilk önce şöyle buyurmaktadır: **“Rabbimiz! Eğer unutacak veya yanılacak olursak bizi sorumlu tutma.”**

O halde ihmalden kaynaklanan unutkanlıkların cezası vardır. Zira onlar amellerinden sorumlu olduklarını bilmektedirler. Bu yüzden Allah-u Teala’ya bir rab ve yetişmelerini sağlayan özel lütuf sahibi biri olarak seslenmekte ve şöyle demektedirler: Hayat, unutkanlık, hata ve yanlışlıklarla doludur. Biz kasıtlı günahlara düşmemeye çalışıyoruz. Sen hatalarımızı ve sürçmelerimizi bizlere bağışla.

Daha sonra onların ikinci isteklerini beyan ederek şöyle buyurmaktadır: **“Rabbimiz, bizden öncekilere (günahları sebebiyle) yüklediğin gibi, bize de ağır yük yükleme.”**

Üçüncü dileklerini ise şöyle beyan etmektedir: **“Rabbimiz, bize gücümüzün yetmeyeceği şeyi taşıtma.”**

Bu cümle dünya veya ahiretin, ya da her ikisinin dayanılmaz imtihanlarına ve ağır cezalarına işaret ediyor da olabilir.

Daha sonra dördüncü, beşinci ve altıncı dileklerini beyan ederek şöyle buyurmaktadır: **“bizi affet, bizi bağışla, bize acı.”**

Ardından son ve yedinci dileklerini şöyle ifade etmektedir: **“sen mevlamızsın, kâfirlere karşı bize yardım et.”**

Böylece onların bu istekleri dünya ve ahiretlerini; bireysel ve toplumsal üstünlüklerini; ilahi af, bağış ve rahmeti tümüyle kapsamaktadır. Dolayısıyla da bunlar oldukça kapsamlı ve detaylı dilekler konumundadır.

İçindekiler

[Çeviren’in Önsözü 3](#_Toc503008591)

[Fatiha Suresinin İçeriği 12](#_Toc503008592)

[Bismillah Surenin Cüzü Müdür? 19](#_Toc503008593)

[Allah-u Teala’nın Özel ve Genel Rahmeti 22](#_Toc503008594)

[Allah-u Teala’nın Huzurunda İnsan 35](#_Toc503008595)

[Dayanak Noktası Sadece Allah’tır. 37](#_Toc503008597)

[İbadet Topluca Yapılmalıdır. 38](#_Toc503008598)

[Allahtan Yardım Dilemeliyiz. 38](#_Toc503008599)

[Sırat-ı Müstakim Hakkında 40](#_Toc503008600)

[Sırat-ı Müstakim Nedir? 43](#_Toc503008601)

[İki Sapık Yol 47](#_Toc503008602)

[Kendisine Nimet Verilenler Kimlerdir? 47](#_Toc503008603)

[Gazaba Uğrayanlar ve Sapıklar Kimlerdir? 48](#_Toc503008604)

[Bakara Suresinin İçeriği 52](#_Toc503008605)

[Bu Surenin Fazileti 53](#_Toc503008606)

[Huruf-u Mukattaa Hakkında Araştırma 56](#_Toc503008607)

[Hidayet Nedir? 60](#_Toc503008608)

[Kur’an-ı Kerim’in Hidayeti 61](#_Toc503008609)

[Takvanın Lügavi ve Şer’i Anlamı 61](#_Toc503008610)

[Takvanın Derece ve Mertebeleri 62](#_Toc503008611)

[Takvanın İnsan Ruhu ve Bedenindeki Etkileri 63](#_Toc503008612)

[Münafıklar 64](#_Toc503008613)

[Gaybe İman 64](#_Toc503008614)

[Allah’la İrtibat 67](#_Toc503008615)

[Namazın Önem ve Fazileti 68](#_Toc503008616)

[İnsanlarla İlişki Kurmak 70](#_Toc503008617)

[İnatçı Kafirler 74](#_Toc503008618)

[Küfrün Anlamı Nedir? 76](#_Toc503008619)

[Münafıklar 78](#_Toc503008620)

[Nifakın Ortaya Çıkışı ve Kökleri 81](#_Toc503008621)

[Toplumda Münafıkların Tanınması Gereği 83](#_Toc503008622)

[Münafıkların Halini Betimlemek.......................................86](#_Toc503008623)

[Sadece Allah’a Tapın! 90](#_Toc503008624)

[Ubudiyet ve İbadetin Anlamı Nedir? 90](#_Toc503008625)

[Yer ve Gök Nimeti 92](#_Toc503008626)

[Farklı Şekilleri İle Putperestlik 96](#_Toc503008627)

[Kur’an-i Kerim Hangi Açıdan Mucizedir? 98](#_Toc503008628)

[Neden Peygamber Mucizeye İhtiyaç Duyar?....... 101](#_Toc503008629)

[Ebedi ve Evrensel Olmak 102](#_Toc503008630)

[Cennet Nimetlerinin Özellikleri 104](#_Toc503008631)

[İman ve Amel 106](#_Toc503008632)

[Temiz Eşler 107](#_Toc503008633)

[Cennetteki Maddi ve Manevi Nimetler 108](#_Toc503008634)

[Gerçek Zarar Edenler 111](#_Toc503008635)

[Hayatın Esrarlı veya Gizemli Nimetleri 113](#_Toc503008636)

[7 Kat Gökyüzü 118](#_Toc503008638)

[İnsan Allah’ın Yeryüzündeki Halifesidir. 120](#_Toc503008639)

[Melekler İmtihan Ediliyor 124](#_Toc503008640)

[Adem Cennette 126](#_Toc503008641)

[Neden İblis Muhalefet Etti? 127](#_Toc503008642)

[Secde Allah İçin Miydi Yoksa Adem İçin Mi? 128](#_Toc503008643)

[Adem’in Allah’a Dönüşü 132](#_Toc503008644)

[Allah’ın Adem’e Öğrettiği Kelimeler Ne İdi? 133](#_Toc503008645)

[Allah-u Teala’nın Nimetlerini Hatırlamak 135](#_Toc503008646)

[Medine’de Yahudiler 136](#_Toc503008647)

[Allah’ın Yahudilerle İmzaladığı Oniki Sözleşme .........137](#_Toc503008648)

[Allah da Ahdine Vefa Göstermektedir 138](#_Toc503008649)

[Yahudilere Neden İsrail Oğulları Denmektedir? 139](#_Toc503008650)

[Problem ve Sıkıntılara Üstün Gelme Yolu 142](#_Toc503008651)

[Likaullah Nedir? 144](#_Toc503008652)

[Yahudilerin Batıl Hayalleri 145](#_Toc503008653)

[Kur’an-ı Kerim ve Hadislere Göre Şefaat 147](#_Toc503008654)

[O Gün ve Günümüzde Kızların Köleliği 152](#_Toc503008655)

[İsrail Oğullarının En Büyük Sapıklığı 156](#_Toc503008656)

[İlginç Teklif 158](#_Toc503008657)

[Çeşitli Nimetler 160](#_Toc503008658)

[İsrail Oğullarının Aşırı İnadı 162](#_Toc503008659)

[Çölde Su Mucizesi 164](#_Toc503008660)

[Rengarenk Yemekler İstemek 165](#_Toc503008661)

[Kurtuluşun Genel Kanunu 167](#_Toc503008662)

[Kitap Ehli Kimlerdir? 168](#_Toc503008663)

[Allah-U Teala’nın Ayetlerini Sıkıca Tutunuz 169](#_Toc503008664)

[Tur Dağı Yahudilerin Başına Nasıl Dikildi? 170](#_Toc503008665)

[Cumartesi Günü İsyancıları 171](#_Toc503008666)

[Hz. Musa’nın İlahi Mucizeleri 172](#_Toc503008667)

[İsrail Oğullarının Sığır Macerası 174](#_Toc503008668)

[Yersiz Beklenti 178](#_Toc503008669)

[Yahudilerin Halkı Sömürme Komploları 181](#_Toc503008670)

[Hayali İddialar 183](#_Toc503008671)

[Kötülük Kesb Etmek 184](#_Toc503008672)

[Ahdini Bozanlar 185](#_Toc503008673)

[Milletlerin Hayatta Kalmasını Sağlayan 187](#_Toc503008674)

[En Yüce İlkeler 187](#_Toc503008675)

[Örtülü Kalpler 189](#_Toc503008676)

[Bizzat Davetçi Oldukları Halde Kafir Oldular 190](#_Toc503008677)

[Yahudilerin Irkçılığı 192](#_Toc503008678)

[Ahdini Bozan Yahudiler 200](#_Toc503008679)

[Süleyman ve Babil Sihirbazları 202](#_Toc503008680)

[Düşmanlara Fırsat Vermeyin 207](#_Toc503008681)

[“Ey İman Edenler” Cümlesinin Zarif Anlamı 208](#_Toc503008682)

[Allah Bağışlayıcı ve Büyük Bir İhsan Sahibidir. 209](#_Toc503008683)

[Nesh Etmenin Hedefi 209](#_Toc503008684)

[Aslı Astarı Olmayan Bahaneler 211](#_Toc503008685)

[İnatçı Hasetçiler 213](#_Toc503008686)

[Cenneti Tekeline Almaya Çalışanlar 214](#_Toc503008687)

[Tekelcilikten Kaynaklanan Çelişkiler 216](#_Toc503008688)

[İnsanların En Zalimleri 219](#_Toc503008689)

[Camilerin Harap Edilme Yolları 220](#_Toc503008690)

[Nereye Yönelirseniz Allah Oradadır 222](#_Toc503008691)

[Kıble’nin Felsefesi 223](#_Toc503008692)

[Yahudi, Hıristiyan ve Müşriklerin Hurafeleri 226](#_Toc503008693)

[Başka Bir Bahane: 228](#_Toc503008694)

[Neden Allah Bizimle Konuşmuyor? 228](#_Toc503008695)

[Bu Grubu Hoşnut Etmek Mümkün Değildir 233](#_Toc503008696)

[Bir Soru 234](#_Toc503008697)

[Düşmanı Hoşnut Etmenin Hesabı 235](#_Toc503008698)

[Hidayet Sadece Allah-u Teala’nın Hidayetidir. 235](#_Toc503008699)

[Tilavet Hakkı Nedir? 235](#_Toc503008700)

[İmamet Makamı 238](#_Toc503008701)

[İmam Kimdir? 240](#_Toc503008702)

[Nübüvvet, İmamet ve Risaletin Farkı 242](#_Toc503008703)

[Zalim Kimdir? 244](#_Toc503008704)

[İmam Allah Tarafından Tayin Edilir 245](#_Toc503008705)

[İki Sorunun Cevabı 246](#_Toc503008706)

[İbrahim’in Seçkin Şahsiyeti 247](#_Toc503008707)

[Allah-u Teala’nın Evinin Azameti 248](#_Toc503008708)

[Güvenlik Sığınağı 250](#_Toc503008709)

[Neden Ka’be? 251](#_Toc503008710)

[İbrahim’in Allah Nezdinden İstedikleri 251](#_Toc503008711)

[İbrahim Ka’be’yi İnşa Ediyor. 253](#_Toc503008712)

[Örnek İnsan İbrahim 256](#_Toc503008713)

[Herkes Kendi Amellerinden Sorumludur. 259](#_Toc503008714)

[Sadece Biz Hak Üzereyiz! 262](#_Toc503008715)

[Peygamberlerin Davet Birliği 264](#_Toc503008716)

[İlahi Olmayan Renkleri Silin 266](#_Toc503008717)

[Kur’an-ı Kerim’in İkinci Cüz’ünün Başlangıcı 270](#_Toc503008718)

[Kıble’nin Değişmesi Olayı 270](#_Toc503008719)

[Vasat Ümmet 272](#_Toc503008720)

[Her Yerde Kabe’ye Yönelin 275](#_Toc503008721)

[Onlar Hiç Bir Şeyden Hoşnut Olmazlar 277](#_Toc503008722)

[Onlar Peygamberi Çok İyi Tanıyorlardı 279](#_Toc503008723)

[Her Ümmetin Bir Kıblesi Vardır 281](#_Toc503008724)

[Hz. Mehdi’nin Dostlarının Toplandığı Gün 282](#_Toc503008725)

[Hayır Onlar Diridirler 293](#_Toc503008726)

[İmtihan İlahi Bir Sünnettir 295](#_Toc503008727)

[Cehalet Yüzünden Yapılan İşler 301](#_Toc503008728)

[Allah’ın Varlık Alemindeki Zati Cilveleri 306](#_Toc503008729)

[Göklerin ve Yerin Yaratılışında 307](#_Toc503008730)

[Kısas Sizler İçin Hayattır 326](#_Toc503008732)

[“Kısas” ve “Af” Adilane Bir Bütünlük İçindedir 329](#_Toc503008733)

[Uygun Vasiyetler 332](#_Toc503008734)

[Vasiyetin Felsefesi 336](#_Toc503008735)

[Vasiyette Adalete Riayet Etmek 337](#_Toc503008736)

[Farz ve Müstahap Vasiyetler 338](#_Toc503008737)

[Vasiyet Hayattayken De Değiştirilebilir. 338](#_Toc503008738)

[Oruç Takvanın Kaynağıdır 339](#_Toc503008739)

[Orucun Pedagojik Toplumsal Hijyenik Etkisi..... 343](#_Toc503008740)

[Orucun Hijyenik ve Sıhhi Etkileri 346](#_Toc503008741)

[Önceki Ümmetlerde Oruç 347](#_Toc503008742)

[Ramazan Ayının Ayrıcalığı 349](#_Toc503008743)

[“Zorluk Yoktur” Kaidesi 350](#_Toc503008744)

[Dua ve Yakarış Silahı 351](#_Toc503008745)

[Duanın Kabul Şartları 353](#_Toc503008746)

[Sürekli Çaba İle Birlikte Olan Dua 355](#_Toc503008747)

[Dua Hakkında Bir Kaç Hadis 355](#_Toc503008748)

[Oruç Hükmünün Genişletilmesi 358](#_Toc503008749)

[İlahi Sınırlar 360](#_Toc503008750)

[İtikaf 360](#_Toc503008751)

[Şafak Sökerken 361](#_Toc503008752)

[İlk ve Son Hedef Takvadır. 362](#_Toc503008753)

[Rüşvet Belası 363](#_Toc503008754)

[Doğal Ölçüler 367](#_Toc503008755)

[Niçin Savaşalım ve Kiminle Savaşalım 369](#_Toc503008756)

[Saldırı Cihadı 373](#_Toc503008757)

[Savunma Cihadı 374](#_Toc503008758)

[Şirk ve Putperestliği Yok Etme Cihadı 374](#_Toc503008759)

[Neden Cihat Medine’de Onanmıştır 375](#_Toc503008760)

[Hürmetler Karşılıklıdır 376](#_Toc503008761)

[İnfak Toplumsal Yok Oluşu Önlemektedir 378](#_Toc503008762)

[Hac ve Umre Amellerinin Bir Fihristi 379](#_Toc503008763)

[Hac Mevsiminde Ekonomik Faaliyetler 385](#_Toc503008764)

[Neden Arafat’a “Arafat” denmiştir? 387](#_Toc503008765)

[Evrensel Barış Sadece İman Sayesindedir. 399](#_Toc503008766)

[Zor Olaylar İlahi Bir Sünnettir 408](#_Toc503008767)

[Caiz Olan Cinsel Ilişki 426](#_Toc503008776)

[Cahili Bir Adeti Kınamak 432](#_Toc503008779)

[İlahi Kanunları Alaya Almayın 442](#_Toc503008780)

[Zincirlerden Bir Diğerini Kırmak 444](#_Toc503008781)

[Çocuk Emzirme Hususunda Yedi Emir 446](#_Toc503008782)

[Kadınları Zavallı Kılan Hurafeler 449](#_Toc503008783)

[İddetini Bekleyen Kadınları İsteme Caiz Midir 451](#_Toc503008784)

[İbret Verici Bir Olay 461](#_Toc503008785)

[Ayet’el Kursi En Önemli Ayetlerindedir 470](#_Toc503008786)

[Başka Bir Örnek 485](#_Toc503008787)

[Hangi Malları İnfak Etmek Gerekir? 486](#_Toc503008788)

[İnfaka Engel Olan Etkenler 489](#_Toc503008789)

[Faizin Etkileri 498](#_Toc503008790)

[İman Yolu 513](#_Toc503008791)

1. el- Menar, c. 2 Tefsir- i Kebir, Fahr’ur- Razi [↑](#footnote-ref-2)
2. Nur’us- Sakaleyn, c. 1, s. 139, 427. hadis [↑](#footnote-ref-3)
3. Mecme’ul- Beyan, c. 1, s. 231 [↑](#footnote-ref-4)
4. Bakara Suresi 129. ayet [↑](#footnote-ref-5)
5. el- Emali- i Şeyh Tusi, s. 379, İntişarat- i Müessese- i el- Be’s [↑](#footnote-ref-6)
6. Al- i İmran suresi 103. ayet [↑](#footnote-ref-7)
7. Tefsir- i Furat- i Kafi s. 49 7. Hadis [↑](#footnote-ref-8)
8. el- Burhan fi Tefsir’il- Kur’an, c. 1, s. 146 [↑](#footnote-ref-9)
9. Bihar’ul Envar, s. 68, s. 113, 48. hadis [↑](#footnote-ref-10)
10. İslam’da belirlenen farz ve nafile namazlar dışında Allah-u Teala için kılınan tüm namazlar [↑](#footnote-ref-11)
11. Bihar’ul- Envar, c. 82, s. 232 57. hadis [↑](#footnote-ref-12)
12. Müminun Suresi 100. ayet [↑](#footnote-ref-13)
13. Mecme’ul- Beyan, c. 1, s. 236 [↑](#footnote-ref-14)
14. Mecme’ul- Beyan, c. 1, s. 236 [↑](#footnote-ref-15)
15. Nahl suresi 97. ayet [↑](#footnote-ref-16)
16. Enfal suresi 24. ayet [↑](#footnote-ref-17)
17. Al- i İmran suresi 2. ayet [↑](#footnote-ref-18)
18. Nehc’ül- Belağa, Kelimat- u- Kısar/92 [↑](#footnote-ref-19)
19. el- Burhan fi Tefsir’il- Kur’an, c. 1, s. 169 [↑](#footnote-ref-20)
20. a. g. e. s. 167 [↑](#footnote-ref-21)
21. Teraif, Seyyid b. Tavus, s. 177; Sünen- i İbn- i Davud, c. 4, s. 152 [↑](#footnote-ref-22)
22. Mecme’ul- Beyan, c. 1, s. 340 [↑](#footnote-ref-23)
23. Lübab’un- Nukul, fi esbab’in- Nüzul, s. 22 [↑](#footnote-ref-24)
24. Tefsir- i Burhan, c. 1, s. 172 [↑](#footnote-ref-25)
25. Tefsir- i Burhan, c. 1, s. 172 [↑](#footnote-ref-26)
26. Maide Suresi, 90. ayet [↑](#footnote-ref-27)
27. Bakara Suresi, 168. ayet [↑](#footnote-ref-28)
28. Tefsir- i Burhan, c. 1, s. 173; et- Tehzib, c. 6, s. 324 [↑](#footnote-ref-29)
29. el- Kafi, c. 5, s. 78 [↑](#footnote-ref-30)
30. Bihar, c. 100, s. 16 [↑](#footnote-ref-31)
31. Tefsir- i Ruh’ul- Beyan, c. 1, s. 272 [↑](#footnote-ref-32)
32. Mecme’ul- Beyan, c. 1, s. 255 [↑](#footnote-ref-33)
33. Tefsir- i Safi, c. 1, s. 193 [↑](#footnote-ref-34)
34. Tefsir- i Nur, c. 1, s. 329 [↑](#footnote-ref-35)
35. Vesail’uş- Şia, c. 16, s. 310 [↑](#footnote-ref-36)
36. Tefsir- i Nur’us- Sakaleyn, c. 1, s. 155 [↑](#footnote-ref-37)
37. Mü’minun Suresi, 108. ayet [↑](#footnote-ref-38)
38. Men la Yehzuruh’ul- Fakih, c. 4, s. 353; Bihar, c. 77, s. 46 [↑](#footnote-ref-39)
39. Tefsir- i el- Mizan, c. 1, Farsça, s. 615 [↑](#footnote-ref-40)
40. Tefsir- i Kurtubi ve Ruh’ul- Meani [↑](#footnote-ref-41)
41. Usul- i Kafi, c. 2, s. 665 [↑](#footnote-ref-42)
42. Furkan Suresi, 75. ayet [↑](#footnote-ref-43)
43. Rad Suresi, 24. ayet [↑](#footnote-ref-44)
44. Secde Suresi, 24. ayet [↑](#footnote-ref-45)
45. Tefsir- u Nur’is- Sakaleyn, c. 1, s. 159 [↑](#footnote-ref-46)
46. Vesail’uş- Şia, c. 13, s. 352 [↑](#footnote-ref-47)
47. Vesail’uş- Şia, c. 13, s. 361, Ahkam’ul- Vesaya 10. bab. [↑](#footnote-ref-48)
48. Vesail’uş- Şia, c. 13, s. 352 [↑](#footnote-ref-49)
49. Vesail’uş- Şia, c. 13, s. 359 [↑](#footnote-ref-50)
50. Vesail’uş- Şia, c. 13, s. 360 [↑](#footnote-ref-51)
51. Sefinet’ul- Bihar, c. 2, s. 659 [↑](#footnote-ref-52)
52. Mecme’ul- Beyan söz konusu ayetin tefsirinde [↑](#footnote-ref-53)
53. Tefsir- i Meraği, c. 2, s. 69 [↑](#footnote-ref-54)
54. Tefsir- i Meraği, c. 2, s. 69 [↑](#footnote-ref-55)
55. Kafi, c. 2, s. 100 [↑](#footnote-ref-56)
56. Bihar’ul- Envar, c. 96, s. 256 [↑](#footnote-ref-57)
57. Bihar’ul- Envar, c. 96, s. 256 [↑](#footnote-ref-58)
58. Nehc’ül- Belağa, Kelimat’ul- Kısar, 252 [↑](#footnote-ref-59)
59. Bihar’ul- Envar, c. 95, s. 252 [↑](#footnote-ref-60)
60. Vesail’uş- Şia, c. 7, 1. bab, kitab’us- Savm, s. 3 [↑](#footnote-ref-61)
61. Oruç; Hastalıkları Tedavi Etmede Yeni Metot [↑](#footnote-ref-62)
62. Bihar’ul- Envar, c. 96, s. 255 [↑](#footnote-ref-63)
63. Bihar’ul- Envar, c. 62, s. 290, 72. hadis [↑](#footnote-ref-64)
64. Kamus- i Kitab- i Mukaddes, s. 427. [↑](#footnote-ref-65)
65. Tevrat, Tesniye seferi, 9. Bab, 9. Ayet s. 187, Türkçe (Kitab- i Mukaddes şirketi, 1996 baskısı) [↑](#footnote-ref-66)
66. Kamus- i Kitab- i Mukaddes s. 428 [↑](#footnote-ref-67)
67. Kamus- i Kitab- i Mukaddes, s. 428 [↑](#footnote-ref-68)
68. Matta İncil’i 4. bab, 1. ve 2. Ayet, s. 3 Türkçe (Kitab- i Mukaddes şirketi, 1996 baskısı) [↑](#footnote-ref-69)
69. Luka İncil’i 5. bab, 33- 35. ayetler [↑](#footnote-ref-70)
70. Kamus- i Kitab- i Mukaddes, s. 428, [↑](#footnote-ref-71)
71. Vesail’uş- Şia, c. 7, Ebvab- u ahkam- i şehr- i Ramazan, 18. Bab, 16. hadis [↑](#footnote-ref-72)
72. Kenz’ul- Ummal, c. 1, s. 178 ve c. 1, s. 445 [↑](#footnote-ref-73)
73. Mecme’ul- Beyan, c. 2, s. 278 [↑](#footnote-ref-74)
74. Kaf suresi 16. Ayet [↑](#footnote-ref-75)
75. Usul- i Kafi, c. 2, s. 468 [↑](#footnote-ref-76)
76. Enfal suresi 24. ayet [↑](#footnote-ref-77)
77. Bihar’ul- Envar, c. . 93, s. 312 [↑](#footnote-ref-78)
78. Bihar’ul- Envar, c. . 93, s. 372 [↑](#footnote-ref-79)
79. Bihar’ul- Envar, c. . 93, s. 378 [↑](#footnote-ref-80)
80. Usul- i Kafi, c. 2, s. 467, 8. hadis [↑](#footnote-ref-81)
81. Usul- i Kafi, c. 2, s. 468, 1. hadis [↑](#footnote-ref-82)
82. Usul- i Kafi, c. 2, s. 467, 3. hadis [↑](#footnote-ref-83)
83. Usul- i Kafi, c. 2, s. 468 [↑](#footnote-ref-84)
84. Usul- i Kafi, c. 2, s. 468 [↑](#footnote-ref-85)
85. 8 Mecme’ul- Beyan, söz konusu ayetin tefsirinde. [↑](#footnote-ref-86)
86. Vesail, c. 21, 5. bab “Ma yukteseb bihi” bablarından [↑](#footnote-ref-87)
87. Fi- zilal’il- Kur’an c. 1, s. 252 [↑](#footnote-ref-88)
88. İmam Ali, c. 1, s. 155- 156 [↑](#footnote-ref-89)
89. Mecme’ul- Beyan, c. 2, s. 282 [↑](#footnote-ref-90)
90. Tefsir- i Beyzai ilgili ayetin tefsirinde s. 40 [↑](#footnote-ref-91)
91. Mecme’ul- Beyan ilgili ayetin tefsirinde, c. 2, s. 284 [↑](#footnote-ref-92)
92. Mecme’ul- Beyan ilgili ayetin tefsirinde, c. 2, s. 284 [↑](#footnote-ref-93)
93. Nehc’ul- Belağa- i Abduh, s. 453, Beyrut baskısı [↑](#footnote-ref-94)
94. Tevbe suresi 92. ayet [↑](#footnote-ref-95)
95. Nehc’ul Belağa, Kelimat- u Kısar, 146 [↑](#footnote-ref-96)
96. Nehc’ul- Belağa, 47. mektup [↑](#footnote-ref-97)
97. Tefsir- i Numune, c. 2, s. 28 “Şübehat hevl’el-İslam”kitabından naklen. [↑](#footnote-ref-98)
98. Vesail’uş- Şia, c. 8, kitab’ul- Hac, ebvab- u vucub’il- Hac. 1. Bab. 18. hadis, [↑](#footnote-ref-99)
99. Mecme’ul- Beyan, c. 2, s. 298 [↑](#footnote-ref-100)
100. Mecme’ul- Beyan, c. 1, s. 261 [↑](#footnote-ref-101)
101. Şerh- i Nehc’ül- Belağa, c. 13, s. 262 [↑](#footnote-ref-102)
102. Etyeb’ul- Beyan, c. 2, s. 386 [↑](#footnote-ref-103)
103. “Zulel” kelimesi “zille” kelimesinin çoğuludur ve gölgelendiren her hangi bir şey anlamındadır. Dolayısıyla ayette de gölgelendiren bulutlar anlamını ifade etmektedir. [↑](#footnote-ref-104)
104. Bihar’ul- Envar, c. 100, s. 98- 70. hadis [↑](#footnote-ref-105)
105. Bihar’ul- Envar, c. 100, s. 25- 22. hadis ve c. 99, s. 10, 28. hadis [↑](#footnote-ref-106)
106. Bihar’ul- Envar, c. 8, s. 186, 153. hadis [↑](#footnote-ref-107)
107. Sire- i İbn- i Hişam, c. 2, s. 252, [↑](#footnote-ref-108)
108. Nisa suresi 43. ayet [↑](#footnote-ref-109)
109. Maide suresi 90. ayet [↑](#footnote-ref-110)
110. Usul- i Kafi, c. 6, s. 398 [↑](#footnote-ref-111)
111. Merhum ilahi- i Kumşei’nin tercümesi [↑](#footnote-ref-112)
112. El- Mizan tefsiri ilgili ayetin tefsirinde. [↑](#footnote-ref-113)
113. Tevrat/Levililer seferi, 19 ila 29. cümleler [↑](#footnote-ref-114)
114. Bu konuda daha fazla araştırma için ilgili tıp kitaplarına müracaat ediniz. [↑](#footnote-ref-115)
115. Mecme’ul-Beyan, c. 2, s. 322 [↑](#footnote-ref-116)
116. Maide Suresi 89. ayet [↑](#footnote-ref-117)
117. Kadının eşinden ayrılmak istediği ve bu sebeble de mihrini kendisine bağışladı talak türü (müt.) [↑](#footnote-ref-118)
118. Men la Yahzuruh’ul- Fakih, c. 3, s. 502 [↑](#footnote-ref-119)
119. Tefsir- i Numune, c. 2, s. 136, İslam ve Akaid- i Beşeri kitabından naklen [↑](#footnote-ref-120)
120. Nehc’ul- Belağa, 183. Hutbe, s. 268 [↑](#footnote-ref-121)
121. ileride 248. Ayetin tefsirinde ahd sandığı, tarihçesi ve içeriği hakkında gerekli açıklamayı yapacağız. [↑](#footnote-ref-122)
122. Tevrat, ikinci bölüm üçüncü ve dördüncü ayetler ile otuz yedinci bölüm 1 ila 6. ayetler [↑](#footnote-ref-123)
123. Araf Suresi 144. ayet [↑](#footnote-ref-124)
124. Enbiya Suresi 107. ayet [↑](#footnote-ref-125)
125. Tefsir- i Numune, c. 2, s. 8 [↑](#footnote-ref-126)
126. Bihar’ul- Envar, c. 92, s. 262 1. Hadis. [↑](#footnote-ref-127)
127. El- Burhan fi Tefsir’il- Kur’an, c. 1, s. 241 [↑](#footnote-ref-128)
128. Gurer’ul- Hikem ve Tefsir- i Ruh’ul- Beyan, c. 1, s. 416 [↑](#footnote-ref-129)
129. Tefsir- i el- Mizan, c. 3, s. 406 [↑](#footnote-ref-130)
130. Meraği ve Numune Tefsirlerinde yer aldığına göre Mısır ve İran’daki tarım mühendisleri bu başakların varlığını teyid etmişlerdir. [↑](#footnote-ref-131)
131. Ayette geçen “Sefvan” kelimesi çoğuldur, tekili ise “Sefvane”dir ve düz kaya parçası anlamındadır. Ayrıca ayette yer alan “Vabil” kelimesi ise iri taneli ve sağanak yağmur anlamındadır. Ayette geçen “sal”den kelimesi ise düz taş anlamındadır. Hakeza “Zi’feyn” kelimesi ise iki kat anlamındadır. [↑](#footnote-ref-132)
132. Nehc’ül- Belağa [↑](#footnote-ref-133)
133. Elbab kelimesi “lüb” kelimesinin çoğulu olup beyin anlamındadır. Her akıllıya beyin sahibi denmez. Sadece akıllarını kullanıp gerçek hayat ve mutluluğun yolunu bulabilen kimselere beyin sahibi denir. [↑](#footnote-ref-134)
134. Bihar’ul- Envar, c. 24, s. 86, 4. hadis ve Bihar’ul- Envar, c. 24, s. 86, 2. hadis [↑](#footnote-ref-135)
135. Bakara Suresi 262. ayet [↑](#footnote-ref-136)
136. Rum Suresi, 39. ayet [↑](#footnote-ref-137)
137. Al- i İmran Suresi 129. ayet [↑](#footnote-ref-138)
138. Nisa Suresi, 161. ayet [↑](#footnote-ref-139)
139. Tevrat, çıkış seferi, 23. bölüm, 35. cümle, Levililer seferi, 35. bölüm [↑](#footnote-ref-140)
140. Vesail’uş- Şia, c. 12, s. 429 [↑](#footnote-ref-141)
141. Kafi, c. 5, s. 147 [↑](#footnote-ref-142)
142. Kenz’ul- Ummal, c. 4, s. 104 [↑](#footnote-ref-143)
143. Vesail’uş- Şia, c. 12, s. 430 [↑](#footnote-ref-144)
144. el- Muknıa, s. 129 [↑](#footnote-ref-145)
145. Vesail’uş- Şia, c. 13, s. 423 [↑](#footnote-ref-146)
146. a. g. e. s. 424 ve Bihar’ul- Envar, c. 103, s. 119 [↑](#footnote-ref-147)
147. el- Hayat, c. 4, s. 334 [↑](#footnote-ref-148)
148. Tefsir- i Meraği, ilgili ayetin tefsirinde [↑](#footnote-ref-149)
149. el- Mizan tefsiri, ilgili ayetin tefsirinde [↑](#footnote-ref-150)
150. a. g. e. [↑](#footnote-ref-151)
151. Tefsir- i fi Zilal- il Kur’an, c. 1 ilgili ayetin tefsirinde [↑](#footnote-ref-152)
152. Tefsir- i Burhan, ilgili ayetin tefsirinde [↑](#footnote-ref-153)
153. Tefsir- i Burhan, c. 1, s. 260, ilgili ayetin tefsirinde [↑](#footnote-ref-154)
154. Vesail’uş- Şia, c. 12, s. 422 [↑](#footnote-ref-155)
155. el- Mizan, c. 2, s. 594 [↑](#footnote-ref-156)
156. Tefsir- i Bergozide- i Numune, s. 252 [↑](#footnote-ref-157)