**Rabbinin Adıyla**

 **Oku!**

Habib MERT

KERBELA

Kerbela Yayınları: 04

Eserin Orijinal Adı:

Rabbinin Adıyla Oku!

Dizgi Ve Mizampaj

Habib MERT

Kapak:

Kerbela

Baskı:

Kimmad Matbaacılık

Yıl: 2007

İsteme Adresi

KerbelaYayıncılık Ziya Gökalp Mah. İst. Cad. Camii Sok.No.7

K.Çekmece/ İSTANBUL

(0212) 670 52 70

# BİRİNCİ BÖLÜM

Bilgisizlik, yoksulluk ve doğru bir hayat düzeninin olmayışı, Arabistan bölgesini vahşilik, yırtıcılık, tembellik ve canilik gibi nice kötü huyların karanlığına gömmüştü. Çok utanç verici, ahlak dışı şeyler dahi, halk arasında yasal ve övünç kaynağı sayılmıştı. O dönemin en önemli özelliklerinden biri de, sarhoş edici içkilerin çok miktarda tüketilmesiydi. Öyle ki, şairler, içki ve içki âlemlerinden ilham alarak, şiirler yazar, bu şiirleri meydanlarda büyük bir keyifle halka sunarlardı. Yağmacılık, kumar, faiz ve köle tüccarlığı o dönemlerin en vazgeçilmez alışkanlığı haline gelmiş, ahlak kavramını da kendi zevk ve nefsi duygularına, yaşama biçimlerine göre anlamlandırmışlardı. Onların ahlaki düşüncesine göre, kız çocuklarını diri diri toprağa gömmek, gayretin, fazlaca adam öldürüp kan dökmek yiğitliğin göstergesiydi.

O dönemde kadın, bir mal gibi alınıp satılırdı. Her türlü sosyal haktan, hatta miras hakkından dahi mahrumdu. Arapların aydın olanları dahi kadını bir hayvan olarak görür ve onu sıradan bir araç olarak değerlendirirlerdi. “Kadınlar erkeklerin nütfeleri için ancak birer kaptırlar” cümlesi dillerinden düşmezdi. Çoğu zaman açlık, bazen de lekelemek korkusundan dolayı doğduğu gün kız çocuklarının başını keser, yüksek bir dağın tepesinden bir vadiye atar veya suda boğarlardı. Çoğu zaman da diri diri toprağa gömerlerdi. Kız çocuklarına karşı takınılan bu tavır, kıskançlığın en yüksek derecelerinden sayılıyordu.

Sapkınlık ve özden uzaklaşma o kadar sınırı aşmıştı ki, kendi elleriyle yaptıkları putlara tapıyor, o putlar için kurbanlar kesiyorlardı. Kâbe, cahiliye Araplarının puthanesiydi. Her kabilenin orada bir putu vardı. Ayrıca her ailenin de taptığı kabile putunun yanı sıra, bir de aile putu vardı. Ayrıca yıldızlar, ay, güneş, taş, tahta, toprak ve çeşitli heykellere kadar birçok sembol, o dönemdeki kabilelerce kutsal sayılıp, tapılmış dini mabudları haline gelmişti. Onlar için tavaf ve kurban kesme merasimleri düzenlenirdi. Her kabile, her yılbaşı merasimlerle bir adam seçer, onu kendi ilahları önünde kurban keserek, kanlı bedenini kurban kesildiği yerin yakınında bir yere gömerlerdi.

O dönemin en önemli ticaret merkezi Kâbe’ydi. Tabi bu durum bazı çıkarcı nefislerin iştahını kabartıyor, Kâbe’deki bu ticari canlılığı kendi lehlerine döndürmek istiyorlardı. O dönemde Yemen’de bulunan Himyeriler, uzunca bir zaman hükmettikten sonra zayıflamışlar, Habeşiler Arap yarımadasına geçip, Yemen’i zaptetmişlerdi. Habeşilerin Ebrehe adında, zalim bir hükümdarı vardı. Ebrehe, Sana denilen kentte büyük ve gösterişli bir kilise yaptırarak, Arapların Kâbe ziyaretlerine engel olmayı ve ticareti kendi ülkesine yönlendirmeği amaçlıyordu. Aradan geçen zaman diliminde bu emelini gerçekleştirememesi, onu kızdırmış ve Kâbe’yi yıkmak için büyük bir ordu ile Kâbe’ye doğru yola çıkmasına vesile olmuştu.

Mekke’ye yürüyen bu orduda on iki tane de fil vardı. Bu fillerin birinin adı, övülmüş anlamına gelen Mahmud’du. Ebrehe bu file binmiş, o şekilde ordusunu yönlendiriyordu. Ordu Taif denen yere geldiğinde, Ebrehe Mekke’ye bir grup asker ve bir elçi gönderdi. Mekke’ye varan askerler, Mekkelilerin hayvanlarını yanlarında ordunun konuşlandığı yere sürdüler. Bu hayvanların arasında Abdulmutallib’in de dört yüz devesi vardı. Bu durumu öğrenen Abdulmutallib, develerini almak için Ebrehe’nin ordugâhına gitmeğe karar verdi. Orduga vardığında kendisini tanıtıp Ebrehe’yle görüşmek istediğini bildirdi. Abdulmutallib’in gelişi hemen Ebrehe’ye bildirildi. Ebrehe, hemen emir vererek Abdulmutallib’i huzuruna çağırttı. Abdulmutallib, gayet sakin bir şekilde Ebrehe’nin Huzuruna varıp,

—Askerleriniz benim develerimi getirmiş, dedi. Onları almaya geldim.

Bu cüretkâr tavır karşısında şaşkınlığını saklayamayan Ebrehe, Abdulmutallib’e dönerek: —Ben de Kâbe’yi yıkmamamı ricaya geldin sanmıştım, dedi.

Abdulmutallib, aynı cüretkâr ve sükûn haliyle cevap verdi:

—Ben develerin sahibiyim. Aynı zamanda hayvanları gasp edilen insanların da elçisiyim. Sen bana develerimi ve diğer hayvanları ver. Sonrasına ben karışmam. Git Kâbe’nin sahibiyle uğraş. Kâbe’nin de bir sahibi var. Elbette ki o da kendi mülkünü savunup, orayı koruyacaktır.

Abdulmutallib’in verdiği cevap Ebrehe’nin tatmin duygularını okşamıştı. Konuyu daha fazla uzatmadan, hayvanların Abdulmutallib’e verilmesi için emir verdi.

Abdulmutallib, kendi develeriyle birlikte, Mekkelilerin hayvanlarını da alıp önceki sürüldükleri yere götürüp bıraktı. Sonra Mekke ahalisini toplayarak:

—Şehirden çıkın, diye seslendi. Korkmayın onlar sizinle savaşmaya değil, Kâbe’yi yıkmaya gelmişler.

Kalabalıkta homurtular yükselmeğe başlamıştı. Hiç biri Abdulmutallib’in sözlerine bir anlam verememişlerdi. İçlerinden biri Abdulmutallib’e seslenerek:

—Nasıl yani, dedi. Bizler Kâbe’yi savunmayacak mıyız?

—Hayır! Siz sadece kendi güvenliğinizi sağlayın yeter. Kâbe’nin sahibi de, oranın güvenliğini sağlayacaktır. Bundan şüpheniz olmasın.

Sonunda Ebrehe’nin ordusu, büyük bir gürültüyle Kâbe’ye doğru hareket etmeğe başladı. Tam Mekke’ye girerken Ebrehe’nin bindiği Mahmud adlı fil, olduğu yere çöküverdi. Ebrehe, büyük bir hışımla etrafındaki askerlere kükremeğe başladı:

—Hemen kaldırın bu fili. Haydi, çabuk olun. Gerekirse mızraklayın ama kaldırın şu fili.

Bütün uğraşlara, çırpınmalara rağmen fil yerinden kalkmadı. Ama ne gariptir ki, filin yüzünü Mekke’den başka bir tarafa çevirince kalkıp yürüyordu. Mekke’ye döndüğünde yine olduğu yere çöküyor, bir adım bile atmıyordu.

Tam o sırada bir grup kuş, gagalarında ve pençelerinde taşıdıkları ateşten taşlarla, Ebrehe’nin ordusunun üzerine siyah bir bulut gibi çöküverdi. Taşıdıkları ateşten taşları ordunun üzerine boşaltmaya başladılar. Taşlar kime denk gelse, oracıkta canını alıyordu. Kısa bir zamanda ordu darmadağın olmuş, askerlerin çoğu ölmüş, sağ kalanlar da Yemen’e doğru kaçışmaya başlamışlardı. Neticede Kâbe’nin sahibi, kendi mülkünü, kendi evini korumuştu. Hem de yüceliğini ve güçlülüğünü bütün kâfirlere ıspatlarcasına…

# İKİNCİ BÖLÜM

571’in nisanıydı. Mekke’nin o yakan kavuran güneşi, sanki serin bir yelpazenin soluğunda Abdulmutallib’in yorgun bedenini okşuyordu. Gözü yollardaydı. Her an hayat veren bir müjde alabilmenin heyecanını yaşıyordu. Bu öyle bir heyecan, öyle bir bekleyişti ki, Mekke’nin ateşten bağrı, serin serin ırmaklar, bereket tadında yağmurlar olup Abdulmutallib’in çehresine akıyordu sanki.

 Güneşin büyük bir hışımla kavurduğu toprak damlı, kerpiç evin önünde saatlerce dolaştıktan sonra bir taşın üstüne oturdu. Başını avuçlarının içine alıp, derin bir of çekti. Hüzünlenmişti. Daha yirmi beş yaşında, gencecik bir delikanlıyken yitirdiği oğlu Abdullah’ı düşmüştü ateşten bir kor gibi içine. Nemlenen gözlerinden yanaklarına süzülen yaşları elinin tersiyle sildi. Sonra gözlerini sıcaktan sararan maviliğe dikip, ellerini semaya kaldırdı.

 —Ey Kâbe’nin sahibi! Ey rahmet ve merhamet deryası! Oğlum Abdullah’ın mekânını cennet, akıbetine merhamet et. Nasıl ki daha tazecik bir gelinken Amine’nin kollarından çekip aldıysan Abdullah’ımı, senin ki her şeye gücün yeter, Abdullah tadında bir can bağışla Amine’me. Onun o tazecik yüreğine merhem olsun.

 Tam o sırada sevinç çığlıkları atarak biri geldi.

 —Müjde Abdulmutallib! Müjde. Bir torunun oldu. Nur topu gibi bir erkek torun…

 Abdulmutallib, oturduğu yerden doğruldu. Titreyen bedeniyle bütün Mekke semalarını kucaklayacakmış gibi ellerini semaya kaldırdı.

 —Ey Ebrehe’ye Mekke çölünü mezar eden rabbim, ey o küfür ordusuna mecal vermeyen kudret, sana yerle gökler arası kadar şükürler olsun.

 Sonra yorgun adımlarını hızlı hızlı o nurun ağlama sesine doğru sürüklemeğe başladı. Eve girdiğinde bütün duvarlar minik torununun ağlama sesiyle çınlıyordu. Usulca eğildi. Tıpkı tazecik bir goncayı dalından koparır gibi, büyük bir hassasiyetle torununu Amine’nin kollarından aldı. Özlemle öpüp koklamaya başladı. Onu öpüp koklarken, oğlu Abdullah’ın kokusunu duyumsadı birden. Gözyaşlarını yüreğine akıtarak, kolları arasında sus pus duran ve gözleriyle etrafı inceleyen torununu uzun uzun seyretmeğe başladı. Sonra gayrı ihtiyari:

 —Oğlum! Abdullah’ım! Diye mırıldanmaya başladı. Keşke bu güzel anımda sen de olsaydın yanımda. Bu mukaddes emaneti sen de alsaydın kollarına. Bir yanı eksik kalmış bu saadet tablosunda sende alsaydın yerini.

 Abdulmutallib, bu sözleri söylerken, minik torunu da sanki onu dinliyor, ışıl ışıl parlayan gözleriyle babasını arıyormuş gibi, etrafı kolaçan ediyordu. Torununun bu hallerini fark eden Abdulmutallib, daha da içerlemiş, içini hüzünle gölgelenmiş bir mutluluğun okşadığını duyumsamıştı. Bir yanda oğlunun yokluğunun içine oturmuşluğu, diğer yanda ise oğlunun yadigârı, daha doğar doğmaz yetim kalan torununun bakışlarında yansıyan saadet… Sanki varlık ve yokluk duygusunun arasında sıkışmış, sevinç ve hüzün met cezir vaktinin gölge oyununu oynuyordu ona.

 Kendisini bu duygu ikileminden zoraki sıyırarak, minik torununu gelini Amine’ye uzattı.

 —Ne mutlu sana kızım, ne mutlu bizlere. Umarım gencecik yaşta yitirdiğin hayat arkadaşın Abdullah’ın acısına merhem olur.

 \* \* \*

Yedinci gün gelip çatmıştı. Abdulmutallib, Allah’a karşı duyduğu minnet ve şükrünü yerine getirmek için, bir koyun kesti ve Kureyşlileri davet ederek görkemli bir merasim düzenledi. Abdulmutallib, Kureyş’lilerin hepsinin bulunduğu bu merasimde torununu kucağına alarak:

 —Ey Kureyşliler! Dedi. Biliyorsunuz ki bu merasimi torunuma isim koymak ve onu bana Hediye eden Allah’a minnet ve şükür duygularımı sunmak için hazırladım. Ve onun adını Muhammed koydum.

 Kureyşlilerden biri hemen atıldı:

 —Neden Muhammed koydunuz torununuzun adını? Hâlbuki bu ad Araplar arasında pek adet değil.

 —Adını Allah’ın inayetiyle Muhammed koydum. Bu adı koydum ki, göklerde ve yerde beğenilsin, övülsün diye…

 Abdulmutallib’in torununa Muhammed ismini koymasında hiç şüphesiz, gaybi ilhamın tesiri olmuştur. Çünkü Araplarda Muhammed ismi, pek yaygın değildi. Pek az kişi bu adla adlandırılmıştır.

 Muhammed’in doğumu, birçok olağanüstü olayların meydana gelmesine, birçok mucizemsi olayın yaşanmasına neden olmuştur. Zerdüşt dini mensuplarının, Istahrabad’da bulunan ve bin yıldan beri yanmakta olan ateş sönmüş, Save Gölü’nün suyu çekilmiş, göl kurumuş, Semave’yi sular basmış, Kisra eyvanı yıkılmış ve insanlar birçok depreme şahit olmuşlardı. Öyle ki bu depremlerde kiliseler manastırlar yıkıldı. Yüce Allah dışında tapılan her şey yerinden oynadı. Kâbe’de dikilen putlar yüz üstü düştü, yaşanan bu olaylar karşısında büyücüler ve kâhinler ne diyeceklerini, ne yapacaklarını şaşırdılar. Yapmış oldukları işler konusunda hepsi kör edildi. Gökyüzünde daha önce hiç görülmemiş yıldızlar görülmeye başlamış ve birçok olağanüstü olaylar meydana gelmişti.

 \* \* \*

 Havası çok sıcak olan Mekke, çocukların sağlıklı büyümesi için pek uygun değildi. Bu yüzden Mekke’deki çocuğu olan birçok aile, yeni doğan bebeklerini sağlıklı büyümeleri için daha elverişli hava koşullarına sahip, Mekke’nin dışındaki obalardaki sütannelere verirlerdi. Bu durum Mekke’de bir gelenek haline gelmişti. Oba ve köylerde ise sütannelik bir gelir kaynağı haline gelmişti. Birçok aile bu yolla geçimini sağlar hale gelmişti.

 Muhammed doğalı bir hafta olmuştu. Âmine de bu geleneğe uyarak çocuğunun daha sağlıklı bir ortamda büyümesi için ona uygun bir sütanne aramaya karar verdi. Bu kararı belki onu biricik yavrusundan belli bir süre ayrı yaşamak zorunda bırakacaktı ama oğlunun sağlığı onun bu annelik içgüdüsünün önüne geçmişti bir kere. Bu düşüncesini Abdulmutallib’e açtı. Abdulmutallib de onay verince, uygun bir sütanne arayışları başladı. Ancak hiçbir sütanne yetim bir çocuğa bakmak istemiyordu. Çünkü babası olmadığı için bekledikleri ücreti alamayacaklarını düşünüyorlardı. Tam Muhammed’e bir sütanne bulmakta ümitsizliğe düşmüşken, sütannelik yapacak bir bebek bulmak için çırpınan bir kadına rastladı Abdulmutallib. Kadının yanına yaklaştı.

 —Sütannelik yapacak bir bebek arıyormuşsun, dedi.

Kadıncağız heyecanla cevap verdi.

 —Evet! Evet. Annelik yapabileceğim bir çocuk arıyorum.

 —Benim torunuma sütannelik yapar mısın?

 —Tabi ki yaparım.

—Ama torunuma çok iyi bakman, ona annesinin yokluğunu hissettirmemen lazım.

 —Kızınızın mı çocuğu?

 —Yo Hayır. Oğlumun. Ama oğlumu bir yolculukta kaybettim.

 —Yani torunun yetim mi?

 —Evet kızım. Onun için senden ona çok iyi bakmanı, onu kendi çocuklarından ayrı tutmamanı istedim.

Kadıncağız bir anda duraksadı. Çünkü o babası olan bir çocuğa bakmak istiyordu. Babası olursa fazlaca dünyalık alacağını düşünüyordu. Ama sütü de kıttı. Kendi çocuğuna bile yetmiyordu. Günlerdir sütannelik yapabileceği bir bebek aramıştı ama nafile. Sütü az olduğu için kimse çocuğunu ona vermemişti.

 Sonra Abdulmutallib’in kollarından Muhammed’i aldı ve yüzünü açıp uzun uzun baktı. Nutku tutulmuştu adeta. O minik nur parçası, kadının kollarında “Bana sütannelik yaparsan pişman olmazsın” der gibi gülümsüyordu adeta. Kadıncağız Muhammed’in o nur yüzünü görür görmez kanı ısınmıştı ona. Bütün bedenini saran tatlı rehavet, öz evladının hissiyatıyla okşamıştı yüreğinin derinliklerini. Zoraki gözlerini Muhammed’in cemalinden alarak, Abdulmutallib’e döndü:

 —Tamam, tamam kabul ediyorum. Ona öz evladım gibi bakıp koruyacağıma söz veriyorum.

 İçi rahatlayan Abdulmutallib, kucaklayan ve minnet duyan bir edayla kadına sordu:

 —İsmini bağışlar mısın kızım?

 —İsmim Halime… Sad oğulları boyundan Ebu Zuayb’ın kızı, Haris’in zevcesiyim.

 —Tamam kızım. Çok memnun oldum. Allah yardımcın olsun.

 Halime, kucağındaki Muhammed’den gözlerini alamadan:

 —Peki, amca, bu nur parçasının adı ne? Öğrenebilir miyim? Diye sordu.

 Abdulmutallib:

 —Muhammed, diye cevap verdi.

 Sonra Halime Muhammed’i alarak, Abdulmutallib’e veda edip, obasına geri döndü.

 \* \* \*

 Halime, Muhammed’i obasına getireli birkaç gün olmuştu. Yetim bir çocuğun bakıcılığını üstlenmek ve az miktarda dünyalık alma korkusu yerini muazzam bir keramete bırakmış, Halime’nin tek çocuğuna bile yetmeyen sütü, olağan üstü bir şekilde artmış, memeleri gerilmiş, çatlayacak kadar süt dolmuştu. Kerametler bununla sınırlı kalmayıp, Sad oğulları kabilesi adeta bolluk ve berekete boğulmaya başlamıştı. Hayvanların sütleri bereketlenmiş, dölleri çoğalmıştı. Ağaçlar meyveleri taşıyamaz olmuştu. Doğa, bütün cömertliğiyle bereket kapılarını ardına kadar açmış, büyük bir bollukla Sad oğulları kabilesini ödüllendirmişti.

 Bu durum, kabile halkının dikkatini çekmiş, kabile halkı arasında Muhammed, bu kerametin, bu bereketin kaynağı olarak görülmeğe, bu şekilde inanılmaya başlanmıştı. Doğal olarak da Muhammed bütün oba halkı tarafından çok sevilmiş, Halime’ye gurur ve iftihar kaynağı olmuştu.

 Muhammed, Halime’nin yanında tam iki yıl kaldı. Bu iki yılsonunda, tekrar Mekke’ye annesinin yanına getirildi. Halime Muhammed’e o kadar alışmış, onu o kadar benimsemişti ki, sanki kendi çocuğundan ayrılıyormuş gibi, Muhammed’i annesine teslim ederken gözyaşlarına boğuldu. Tekrar kendisiyle götürmek ve Muhammed’e birkaç yıl daha bakmak için annesi Âmine den izin istedi. Âmine, kadıncağızın sadakat ve ilgisi karşısında daha fazla direnemeyerek, bu isteği kabul etti. Halime, büyük bir sevinçle Muhammed’i alıp tekrar obasına geri döndü. Rivayete göre bu defa Muhammet üç yıl kaldı Halime’nin yanında. Bu süre içerisinde, Muhammed hızla büyümeğe, etrafındaki canlı ve cansız varlıklara anlamlar vermeğe, her şeyi yorumlamaya başlamıştı. Sütkardeşleri Şeyma ve Abdullah’la koyun otlatmaya gidiyor, günlerini köyün temiz ve sağlıklı ortamında bu yeni ailesiyle sevgi ve muhabbetle geçiriyordu.

Muhammed, beş yaşındayken yeni ailesinden ayrılmak zorunda kalmıştı. Artık hayatın felsefesini çözmeğe mahzar, akıl süzgeci açık, yüreği Nur-i İman ile yıkanmış bir şekilde annesi ve dedesinin yanına, Mekke’ye dönme zamanı gelmişti.

 \* \* \*

 Muhammed, günlerini annesi ve dedesiyle geçirmeğe, baba ocağına, Mekke’ye alışmaya çalışıyordu. Dedesiyle sık sık Kâbe’ye gidiyor, dualar ediyordu. Küçük yaşına rağmen, düşüncelerindeki mantık, davranışlarındaki olgunluk, dedesi ve annesinin dikkatini çekiyor, onlara iftihar ve şükür kaynağı oluyordu.

 Muhammed’in dayıları Medine’de oturuyorlardı. Annesi Âmine oğlunu da alıp, dayıları Naccaroğullarıyla tanıştırmak için, dadısı Ümmü Eymen’i de alarak Medine’ye doğru yola çıktı. Medine’de bir ay kadar kaldıktan sonra, tekrar Mekke’ye dönmek için yola çıktılar. Ebva köyüne geldiklerinde, Âmine hastalandı. Birkaç gün, hastalığı iyileşir umuduyla orada konakladılar. Fakat Âmine daha fazla dayanamayıp hakkın rahmetine kavuştu. Ümmü Eymen, durumu Abdulmutallib’e bildirmek için, Muhammedi de alarak Mekke’ye doğru yola çıktı. Mekke’ye geldiğinde, nefes nefese Abdulmutallib’i aramaya başladı. Beş günlük yorucu bir yolculuktan sonra Mekke’ye ulaşabilmişlerdi. Amine’nin ölümünü Abdulmutallib’e nasıl söyleyeceğini düşünüyordu. Bir ara gözü Muhammed’e takıldı. Yetim Muhammed, şimdi de öksüz kalmıştı.

 Ümmü Eymen, Abdulmutallib’i bulduğunda, gözyaşlarını artık tutamıyordu. Yüreğinden gözlerine hükmeden bir duygu seli, yanaklarından boşanmaya başladı. Abdulmutallib, gelini Amine’nin hasta olduğunu biliyordu. Son durumunu öğrenemediği için merak içindeydi. Ümmü Eymen’in yanında Amine’yi göremeyince, iyiden iyiye telaşlandı.

 —Âmine nerede? Diye sordu.

 Ümmü Eymen’in yüz ifadesinden ve feryadından kötü bir şeyler olduğunu anlamıştı.

 Ümmü Eymen, usulca başını kaldırıp:

 —Âmine öldü, diyebildi.

 Abdulmutallib, dizleri üstüne çökerek, acısını bastırırcasına, bir köşede başı öne eğik bir şekilde ağlayan Muhammed’i çekip bağrına bastı. Sonra yaşlı gözlerini Ümmü Eymen’e çevirip:

 —Nasıl oldu kızım? Diye sordu.

 Ümmü Eymen, gözlerini silerek anlatmaya başladı:

 —Medine’den Mekke’ye dönmek için yola çıktık. İki gün yol yürüdükten sonra Ebva denilen köye geldik.

Âmine burada hastalandı. Belki iyileşir diye burada konakladık. Ama durumu git gide kötüleşiyordu. Muhammed’i kollarına alıp son kez öptü ve onunla belli bir müddet sohbet ettiler. Daha sonra da… Hıçkırıklar sözünü kesti. Sanki dünya durmuş, kıyamet kopmuştu o anda. Abdulmutallib, kolları arasına aldığı torununu sıktıkça sıkıyor, hıçkırıkları arasına kırık dökük cümlecikler serpiştiriyordu:

 —Zavallı yavrum. Babasını Medine’de, anasını Ebva topraklarında yitirdi. Yetim idi. Şimdi de öksüz kaldı. Hangi yanıma sığdırayım bunca acıyı? Hangi sabrımın bağrına basayım çaresizliğimi? Yetimime annesini sunup da zor teselli verirken, öksüzüme kimi teselli niyetine sunayım?

 \* \* \*

 Annesini de Yitiren Muhammed, yetimlik yetmezmiş gibi bir de öksüz kalmış, dedesi Abdulmutallib’in şefkati ve sevgisiyle bu duygudan da sıyrılmış, bir nebze olsun başına gelenlere, yalnızlığa da alışmaya başlamıştı. Çünkü dedesi Abdulmutallib, Muhammed’e karşı o kadar sevecen, o kadar şefkatliydi ki, anne ve babasının yokluğunu hissetmiyordu bile. Öyle ki zamanının çoğunu dedesiyle geçiriyor, arta kalan zamanlarında da, tabiatı inceliyor, tabiatta meydana gelen olayların sırrını düşünerek, hamt ve şükür terennümleri gönderiyordu Rabbine. Yetimlik ve öksüzlük duygusu, Muhammed’in kişilik yapısını geliştirmiş, onu olgunluğa ve kendine güvenli olmaya hazırlamış, karşılaştığı güçlük ve nahoş olaylar karşısında tahammül etmesini ve sabırlı olmasını sağlamıştı. O da yaşadığı bu olaylar karşısında kendisine düşen payı alarak, olgun ve kâmil kişiliğiyle etrafındakilerin dikkatini cezp ederek, hak edilmiş bir saygınlık kazanmıştı.

 Bir gün yine dede torun oturup yemek yiyorlardı ki, kapı çalındı. Muhammed kapıyı açmak için ayağa fırladı ama Abdulmutallib, torununun kolundan tutarak onu engelledi.

 —Sen otur yavrum. Yemeğini ye ben bakarım.

 Sonra ayağa kalkıp kapıyı açtı. Kureyş’in ileri gelenlerinden bir gruptu gelen. Abdulmutallib, büyük bir incelikle kapının önünde bekleşen grubu içeri davet etti. Fakat grubun yaşlılarından biri gayet alçakgönüllü bir şekilde:

 —İçeri girmeyelim, diye daveti kabul etmedi. Önemli bir sorunumuz var ve biz senden yardım istemeğe geldik. Rahatsızlık verdiysek hakkını helal et.

 —Estağfurullah, estağfurullah! Elimden gelen bir şeyse neden olmasın. Buyurun mesele neymiş söyleyin hadi.

 —Mesele çok vahim Abdulmutallib. Biliyorsun uzun bir zamandır yağmur yağmıyor. Bu konuda ne yapabiliriz? Bize bir yol göster diye sana geldik.

 Abdulmutallib, biraz düşündükten sonra,

 —Allah’ın izniyle yarın ola hayır ola, dedi. Yarın toplanın Ebu Kubeys Dağına çıkalım. Allah büyüktür. İnşallah dualarımıza cevap verecektir.

 Gelen grup dağılıp oradan ayrıldıktan sonra, Abulmutallib içeri girip tekrar sofranın başına oturdu.

 Sabah şafakla birlikte Muhammed’i de alıp, meydanda toplanan kalabalıkla birlikte, yağmur duası için Ebu Kubeys Dağına doğru yola koyuldular. Ebu Kubeys dağına

Çıktıklarında, Abdulmutallib, Muhammed’in elinden tutup kaldırdı ve şöyle yakarmaya başladı:

 —Allah’ım! Sensin sıkıntıları gideren, darlığı açıp genişleten… Sen, sana bir şey öğretilmeden bilensin. Senden bir şey istendi mi kısmadan, esirgemeden verensin. Bunlar senin kullarındır, cariyelerindir. Susuzluktan bunaldılar. Hayvanları susuzluktan ölecek hale geldiler. Senin dergâhına yüz tuttular. Sen lütfunu esirgeme. Bu masumun hürmetine ya rabbim! Bu masumun hürmetine…

 Bir anda gökyüzünü bulutlar kapladı. Şimşekler ardı ardına çakmaya, yağmur taneleri aheste aheste düşmeğe başladı, sıcaktan kavrulan toprağa. Orada toplanan Kureyş’liler dizlerini toprağa vurarak, Abdulmutallib’e minnetlerini sunmaya başladılar. Bu durum

Karşısında Abdulmutallib, Kureyş’lilere dönerek:

 —Hayır, hayır! Diye ikaz etti. Minnetinizi bana değil, sizi bereket ve rahmetiyle ödüllendirene, yani Allah’a sunun. Bir de Muhammed’e sunun. Çünkü Allah, onun açılan elleri hürmetine bu kuraklığı dindirip, sizlere rahmetini sundu.

 \* \* \*

 Muhammed sekiz yaşına daha yeni girmişti. Evin önünde oynuyordu. Bir anda evde bir feryat koptu. “Abdulmutallib öldü, Abdulmutallib öldü” Evden yükselen o acı feryat karşısında, Muhammed olduğu yere yığıldı. Artık sığınacak kimsesi kalmamıştı. Kimsesizliğin soğuk nefesi sarmıştı bütün bedenini. Ağlamak istiyordu ama boğazına düğümlenen çaresiz duygular bir türlü ağlamasına izin vermiyordu. Göz bebeklerine hükmeden çaresiz duygulara daha fazla direnemedi. Gözyaşlarına yenik düşerek, sessizce bir köşeye çöküp ağlamaya başladı. Dedesinin sıcak timsali değildi artık onu saran, onun soğuk terk etmişliği, çaresiz yokluğuydu Muhammed’in yetim ve öksüz bedenine sarılan. Kolay değildi tabi, bir anda dedesinin yokluğuna, onun zamansız gidişine alışması. Çünkü dedesiyle iki yıl boyunca hiç ayrılmadan yaşamış, birbirlerine ay ve yıldız gibi alışmışlardı.

 Muhammed, sessiz feryatlarla içli içli ağlıyordu. Yalnızlık içine karanlık bir gece gibi dolmuş, dedesinin hasreti daha o anda yüreğine hükmetmeğe başlamıştı. Sırtına dokunan bir elin tesiriyle kendine geldi. Dönüp baktığında amcası Ebu Talib’i gördü karşısında. İçine hapsolduğu çaresizlikten sıyrılmaya çalışarak ani bir hamleyle amcasının boynuna sarıldı. Derin derin koklamaya başladı. Bir nebze olsun babası Abdullah’ın ve dedesi Abdulmutallib’in kokusunu duyumsamak istiyordu. Öyle bir sarılmıştı ki amcasına, o çocuk yüreğinden korkularını, yalnızlığını kusuyordu sanki sığındığı o sıcak kollara.

 Ebu Talib, kendisine sıkı sıkıya sarılan yeğeninin başını okşayarak:

 —Üzülme artık Muhammed, Üzülme can parem! Diye seslendi. Deden seni bana emanet etti. Artık ölümden gayrı hiçbir şey seni benden ayıramaz. Hadi toparla kendini. Bak yengen bizi bekliyor. Yola çıkmalıyız artık.

 Muhammed, başını çevirip baktığında, Ebu Talib’in hanımı Esed Kızı Fatıma’nın sevgi dolu bakışlarıyla kendisine baktığını gördü. İçine tarifi imkânsız bir ılıklık dolmuştu. Fatıma’nın bakışlarında, annesi Amine’nin kucaklayan şefkatini duyumsamıştı birden. Yavaşça gözlerini silerek, son bir kez dedesiyle geçirdiği günlerin, anılara gömüldüğü o kerpiç ve toprak damlı eve baktı. Sonra amcasının elinden tutarak yengesi Fatıma’ya doğru yürümeğe başladı.

 Sonunda kendisini uzun yıllar himaye edecek olan amcasının evine gelmişti. O kadar şeye alışmak zorunda kalmıştı ki, amcasının evine ve ailesine alışması fazla sürmemişti. Kısa zamanda yeni ailesiyle kaynaşmış, aklı ve olgun davranışlarıyla her kesin hayranlığını ve sevgisini kazanmıştı. Öyle ki çocuk yaşta olmasına rağmen, her kes ona güveniyor, bazı olaylarda onun hakemliğine başvuruyorlardı. Çocuk yaşta olmasına rağmen, insanların kendi yaptıkları putlara tapmalarına bir anlam veremiyor, her şeyin ve her gücün bir yaratıcısı olduğuna, dünyada tapılacak tek gücün de o yaratıcıdan başka bir şey olamayacağına inanıyordu.

 Ebu Talib de, hanımı Fatıma’nın yardımı ve desteğiyle, yeğeni Muhammed’in himaye ve bakımını büyük bir hassasiyetle yapmaya çalışıyor, onu kendi çocuklarından bile ayrı tutmuyordu. Gerek fiziksel, gerekse duygusal gereksinmelerini karşılayabilmek için, karı koca el birliğiyle uğraş veriyor, Muhammed’e yetimlik ve öksüzlük duygusunu hissettirmemeğe çalışıyorlardı. Bunu da başarıyorlardı. Çünkü Muhammed, amcasını öz babasından, yengesini de öz anasından ayrı tutmuyor, onların çocuklarını da öz kardeşleriymiş gibi gönülden seviyordu.

 Ebu Talib, görevinin ve sorumluluğunun bilincinde, kendisine emanet edilen Muhammed’i, çocukluğundan başlayarak malı ile canı ile itibarı ile koruyor, her an ve her yerde onu eli ve dili ile destekliyordu. Genellikle onun isteklerine hassasiyet gösteriyor, onaylamadığı halde bile, Muhammed’in ısrar ettiği konularda onu kırmamaya özen gösteriyordu.

 Kureyş’lilerin adetlerinden biri her yıl ticaret maksadı ile Şam’a gitmekti. Çünkü o dönemde kazanç elde etmenin başta gelen kaynağı ticaretti. Ebu Talib de bu yolculuklardan birine çıkmaya karar vermiş, hazırlıklara başlamıştı. Hazırlıklarını tamamlayıp, yola çıkmaya hazırlanmıştı ki, Muhammed amcasının yanına sokularak, o kendine has alçakgönüllülükle:

 —Amca! Şam’a beni de götürür müsün? Diye sordu.

 Beklemediği bu talep karşısında şaşıran Ebu Talib:

 —Olmaz, olmaz! Diye itiraz etti yeğeninin o beklenmeyen talebine. Bu yolculuk senin bildiğin kadar rahat bir yolculuk değil. Yolumuz çok uzun ve geçmek zorunda olduğumuz çöl tehlikelerle dolu.

 —Bir şey olmaz amca. Ne olur beni de götür. İnan ki hiçbir sorun çıkmayacak. Sana söz veriyorum.

 —Olmaz Muhammed. Sana bir şey olsa, başına bir iş gelse ne yaparım, nasıl dayanırım bir düşünsene?

 —Amca ne olur? Senden ayrı kalmak istemiyorum. Ne olur beni de götür.

 Yeğeninin ısrarları karşısında ne yapacağını bilememişti Ebu Talib. Ne kadar itiraz etse de, yeğeninin o masumane ısrarlarına daha fazla dayanamadı.

 —İyi o zaman hadi hazırlan bakalım. Allah hayırlısını etsin inşallah. Sana bir zarar gelmesinden korkuyorum ama ne yapayım, sana da kıyamıyorum işte.

 Muhammed, amcasının sözleri karşısında sevinçle hazırlıklarını tamamlamaya, yolculuk için gerekli olan ihtiyaçlarını toparlamaya koyuldu. Nihayet Muhammed’in Şam’a ilk yolculuğu başlamıştı. Şam yolculuğu Muhammed için bir keşif yolculuğu mahiyetindeydi. Yolculuk boyunca, çölde yolculuk yapmanın sırlarını çözdü. Kervanların güzergâhlarını, hangi yollardan geçtiklerini, nasıl yolculuk yaptıklarını öğrendi. Çölün sıcağına ve çöl gecelerinin keskin ayazına karşı direnmeği, çöl koşullarıyla nasıl baş edebileceği konusunda amcası ve yol arkadaşlarının tecrübelerinden faydalanmaya çalıştı.

 Yolculuk ettikleri kervan Busra denen kasabaya yaklaşmıştı. Busra’nın yakınlarında eski bir manastır vardı. O manastırda, bazı kerametler göstermesi ve gaipten haberler vermesiyle ün salmış Hıristiyan bir rahip yaşıyordu. O rahip, o bölgeden Şam’a ve Hicaz bölgesine doğru giden hiçbir ticaret kervanıyla ilgilenmez, onlara önem vermezdi. Ta ki Ebu Talib ve Muhammed’in yolculuk ettikleri kervanı görünceye kadar… O kervanın yaklaştığını görür görmez hemen aşağı inip kervanı karşıladı. Kervan manastıra vardığında, kervanın önünü keserek:

 —Buyurun! Dedi. Sizleri ağırlamaktan onur duyarım. Lütfen beni kırmayın.

 Kervanda yolculuk edenlerin hepsi, beklemedikleri bu ilgi karşısında şaşkına dönmüşlerdi. Cevap alamayınca, rahip teklifini yineledi:

 —Buyurun Lütfen! Sizler için özel bir bölüm hazırlayayım. Bu gece burada kalıp, iyice dinlenin. Yarın yola devam edersiniz.

 Nihayetinde kervan o geceyi kendilerine hazırlanmış olan Manastırın özel bölümünde geçirmeği kabul etti. Hayvanlarını sulayıp yemledikten sonra, rahibin kendileri için hazırladığı akşam yemeğini yemek için, yukarı çıktılar. Kendilerine gösterilen bu özel ilginin sebebini daha anlayamamışlardı. Ta ki Rahip kendisini tanıtıp, onları misafir etme nedenini açıklayana kadar.

 Yemek esnasında Rahip, hayranlık dolu bakışlarla Muhammed’i süzüyordu. Titreyen ellerle Muhammed’in başını okşadıktan sonra kendini tanıttı:

 —Hoş geldiniz. Benim adım Bahira…

 Onun bu içten selamı ve tavrı karşısında Ebu Talib:

 —Hoş bulduk, hoş bulduk, diye kekeledi. Benim adım Ebu Talib.

 Rahip hayranlık dolu bakışlarını Muhammed’den ayıramadan, Muhammed’e sordu:

 —Ya senin adın nedir?

 —Benim adım Muhammed…

 Rahip, Muhammed’de bambaşka bir hal gözlemiş, onun diğer insanlardan farklı bir yanının olduğunu duyumsamıştı. Açıkçası onda Allah’ın özel kullarına bahşettiği alametleri görmüştü. Bu nedenden ötürü, Muhammed’e dönerek:

—Lat ve Uzza hakkına, sorduğum sorulara cevap verir misin? Diye sordu.

 Muhammed, yüzünü ekşiterek:

 —Beni Lat ve Uzza’ya ant içirme, diye tersledi. Benim için dünyada bu iki puta tapmak kadar çirkin ve kötü bir şey olamaz.

 Rahip tekrar sordu. Bu defa ağzını değiştirmişti.

 —Seni Allah’a ant veriyorum. Sorduğum sorulara cevap ver.

 —Ne istersen sor o zaman…

 Rahip, zoraki gözlerini Muhammed’in ay cemali yüzünden alarak, yeniden Ebu Talib’e döndü:

 —Yolculuğunuz nereye?

 —Şam’a…

 Rahip tekrar parıldayan gözlerle Muhammed’i incelemeğe başladı. Onda, Hz. İsa(as)’ın müjdelediği son peygamberin belirtilerini tespit etmişti. Zira bu rahip, Tevrat’ın, İncil’in ve son peygamberin geleceğini müjdeleyen diğer kaynakların içeriklerinden haberdardı. Bu bilgiler ışığında, kaygılarını dile getirme adına:

 —Yo, Yo! Şam’a gitmeyin, diye mırıldandı. Bakın bu kasabada ticaret yapabilecek çok çeşitli olanaklar var. Nasibinizi bu kasabada bulabilirsiniz.

 Rahibin sözleri Ebu Talib’in garibine gitmişti. Şaşkınlığını saklayamadan:

 —Neden? Diye sordu. Şam’a gitmemizde ne gibi sakınca var anlayamıyorum. Sizi tedirgin eden şey nedir söyleyebilir misiniz?

 Rahip, sesini yükseltmeden, fısıltıyla:

 —Muhammed, dedi. Bu çocuğu hemen Mekke’ye geri götür. Şam da çok sayıda Yahudi var. Ve onların Muhammed’e kastedebileceklerinden korkuyorum. Onu bu suikasten siz koruyabilirsiniz. Lütfen onu Mekke’ye geri götürün. Lütfen güvenin bana.

 Ebu Talib’in içine korku düşmüştü. Yeğeninin sağlık ve selameti onun için her şeyden, her türlü kârdan daha önemliydi. Neticede bu endişeler nedeniyle, kervan o kasabada alışverişlerini tamamlayıp, büyük bir kârla Mekke’ye geri döndüler.

 \* \* \*

 Muhammed, artık yirmi beş yaşında, yetişkin bir delikanlıydı. Yanında yetiştiği Ebu Talib ve Fatıma’nın ilgi ve teveccühleriyle büyümüş, hayata bakışı, yaşama felsefesi ve inanç bağlamındaki farklı yaklaşımı ve samimiyeti ile insanların yüreklerinin çekim merkezi olmaya başlamıştı. Muhammed’in kişiliği, Mekke toplumunda parlamaya, sahip olduğu yüksek ahlak, ciddiyet, gayret, güvenirlilik ve doğru sözlülük erdemleri, her kesin dikkatini çekmişti.

 Ebu Talib, halk arasındaki itibarı ve saygınlığına karşılık, yoksulluk içinde yaşamını sürdürmeğe çalışıyordu. Doğal olarak bu ağır yaşam koşulları, Muhammed’i de etkiliyordu. Ailenin sorumlusu sıfatı ile bu durum, Ebu Talib’i oldukça rahatsız ediyordu. Çalışıp çabalaması ailesindeki yoksulluğa pek de çare olmuyordu. Muhammed’in yetişkin bir delikanlı olarak, Mekke halkının ve varlıklı kimselerin ona aşırı güvenmelerini de göz önünde tutarak, Muhammed’e Mekke’nin hatırı sayılır, saygın bir yeri olan hanımlarından Hatice B. Huveylid’in mallarını ortak sıfatı ile satma girişiminde bulunmasını teklif etti. Amcasının bu teklifini gayet olgun bir tavırla karşılayan Muhammed:

 —Çok iyi olur amca, diye cevap verdi. Artık büğüdüm. Ben de ailemize katkıda bulunmak, sıkıntılarımızın giderilmesine bir nebze olsun katkıda bulunmak istiyorum.

 —İyi o zaman. Ben bu durumu hemen Hatice hanımefendiye ileteyim. İnşallah hayırlısı neyse o olur.

 Ebu Talib, zaman kaybetmeden koşup meseleyi Hatice’ye açtı. Hatice büyük bir sevinç ve memnuniyetle teklifi kabul etti. Çünkü Muhammed hakkında olumlu bir izlenime sahipti. Ona duyduğu sonsuz güven nedeniyle, Muhammed’e malların ticareti için, kervanda yolculuk eden diğer insanlara verdiğinin iki katı kadar mal verdi.

 Muhammed, kendisine emanet edilen malları alarak, Hatice’nin kölesi Meysere ile Şam’a doğru yola çıktı. Yolculuk boyunca ince duyguları ve güzel ahlakı sayesinde, Meysere’nin saygı ve sevgisini kazanmayı başarmış, güvenilirliği ve zekâsı sayesinde de kısa zamanda ettiği ticaretten en büyük kârı elde ederek, Mekke’ye geri dönmüştü. Meysere,

Mekke’ye döndüğünde Muhammed’le yaşadıklarını, onun ticaret ahlakını ve o yolculuk boyunca gördüğü kerametleri bir bir Hatice’ye anlattı. Kölenin anlattıkları, Hatice’nin Muhammed’e karşı hissettiği güven ve saygı hislerini körüklemiş, Muhammed’in kendi nezdindeki önemini arttırmıştı. Öyle ki zaman geçtikçe, o ulvi ve iffetli kadın, ilahi bir yazgıya teslimiyet duygularıyla yüklenen yüreğini, Muhammed’in kişiliği ve güzel ahlakında mabetleştiriyordu. Artık Hatice’nin Muhammed’e karşı beslediği duyguların rengi değişmeye, ona bakışının ve ilgisinin sebebi, sadece ticaret ortaklığı olmaktan çıkmaya başlamıştı.

 \* \* \*

 Ebu Talib, yetişkin bir delikanlı olan yeğenini artık evlenmesi gerektiğini düşünüyordu. Fakat bu konuda biraz da tereddüt yaşıyordu. Çünkü kişiliği ve üstün ahlakı ile her kese üstünlük kurmuş olan Muhammed’e münasip, onun kişiliğine layık, ahlakı ve iffetiyle örnek teşkil edebilecek bir bayan düşünemiyordu o anda. Bu fikrini hanımı Fatıma’ya açarak onun yardımını almaya karar vermişti. Bu düşüncelerle Fatıma’nın karşısına oturup:

 —Bizim Muhammed, dedi. Artık yetişkin bir delikanlı oldu. Evlenme yaşı geldi diye düşünüyorum.

 —Evet! Ben de birkaç gündür aynı şeyi düşünüyordum. Ama ona kimsecikleri yakıştıramıyorum. Ama önce Muhammed’in de fikrini alalım diyorum.

—İyi de, konuyu ona açmamız için, büyüğü olarak en azından ona evlenmesi için bir aday sunmamız gerekmez mi?

 —Doğru da kimi sunabiliriz ki?

 Karı koca birkaç saat bu konuda karşılıklı fikir alışverişinde bulundular. Fatıma, analık içgüdülerinin hikmetiyle bir aday belirlemişti kendince. Düşüncesini kocasıyla paylaşmak gerektiği inancıyla:

 —Benim aklıma biri geliyor ama… Diye mırıldandı. Bilmem o da kabul eder mi? Veya doğru olur mu?

 —Kimi düşünüyorsun? Umarım ikimiz de aynı kişiyi düşünüyoruzdur.

 —Vallahi ben Hatice’yi düşünmüştüm ama bilmem ki ne kadar isabetli olur.

 —Sen çok yaşa hanım. Sen çok yaşa. İnan ben de aynı şeyi düşünüyordum. Koskoca Mekke’de ondan daha iyi ahlaklı, soylu ve iffetli bir başka kadın biliyor musun?

 —Hakikaten değerli bir hanımdır Hatice. İnşallah hayırlısı olur ama bu düşüncemizi önce Muhammed’e açmamız gerekiyor. Kabul ederse, büyükleri olarak konuyu bizler Hatice’ye iletiriz inşallah.

 Karı koca birlikte kararlarını vermişlerdi. Artık son söz Muhammed ve Hatice’ye kalmıştı. Aradan geçen birkaç gün içerisinde, Muhammed nihayet ticaret için gittiği Şam’dan dönmüştü. Allah’ın inayetiyle, onlar konuyu Hatice’ye iletmeden, Hatice haber yollayarak Muhammed’le evlenmek istediğini bildirmişti bile.

 Muhammed, Hatice’nin beklenmedik bu teklifi karşısında iyice şaşırmıştı. Ama o da Hatice’yi iyice tanıma fırsatı bulmuştu. Onunla yaptığı ticaret ortaklığı sırasında, onun ne kadar üstün bir akla ve sağlam bir inanca sahip olduğunu öğrenmişti. Bu yüzden Hatice hakkında olumsuz bir düşünceye meyledemiyordu.

 \* \* \*

Nihayetinde Ebu Talib, Muhammed’in büyüğü olarak, ailesini ve birkaç Kureyşliyi yanına alarak Hatice’yi o sırada velisi olan amcası Amr B. Esed’den istemeğe gitti. Ebu Talib, o toplantıda, bu evlenme teklifi karşısında, Amr B. Esed’e şunları söyledi:

 —Şu Beytullah’ın Rabbine hamt olsun. O Rab ki, bizi İbrahim’in çocuklarından kıldı ve İsmail’in soyundan türetip, güvenli bir hareme yerleştirdi. Bizi insanlar üzerinde hükümdar kıldı. Bize içinde yaşadığımız bu beldeyi, bereketli ve kutsal yaptı. Görmüş olduğunuz bu kardeşimin oğlu, kendisiyle ölçüleceği her Kureyşli erkekten mutlaka baskın, karşılaştırılacağı başka her erkekten üstündür. Her ne kadar malı mülkü az ise de, ahlak yönünden hiç kimse ona denk gelemez. Mal mülk gelip geçici bir nasip, kaybolmaya mahkûm bir gölgedir. Yeğenimde Hatice’ye karşı bir arzu olduğu gibi, Hatice’nin de ona karşı arzusu vardır. Hatice’nin arzusu ve emri ile onu senden istemeğe geldik. Mihir malı hemen verilecek olanı

İle sonraya kalacak olanı dâhil olmak üzere, benim yükümlülüğümdedir. Şu Beytullaha yemin ederim ki, bu yeğenimde büyük bir nasip, yaygın bir inanç ve olgun bir görüş vardır.

 Sonuçta o mukaddes evlilik, her iki tarafın da istek ve arzusuyla gerçekleşmişti. Yüce Allah’ın inayetiyle, Hatice’nin kalbi, bütün duyguları ile Muhammed’e yönelmiş ve onun yüce şahsına bağlanmıştı. Muhammed, Hatice’nin evlat edindiği, kız kardeşi Hale’nin iki kızı, Zeynep ve Rukiyye’yi de oldukça benimsemiş, onlara öz babalarını aratmayacak bir sevgi ve olgunlukla bağrına basmıştı.

# ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

 Arap yarımadası, toplumun bütün kesimlerinde toplumsal bağlara ilişkin gevşeme ve kopma belirtilerinin açıkça ortaya çıktığı bir dönemde, Muhammed’in ismi bir yıldız gibi parlamıştı. Bu toplumsal çöküşün aksine Muhammed’in kişiliği günden güne parlaklığını ve yüceliğini arttırmış, tutarlı ve sapmaz kişiliği, davranışlarının ve ahlaki mükemmelliğinin bütün yönlerinde görülmeğe başlamıştı. Öyle ki, cahiliye dönemi Arapları içine düştükleri her çıkmazda, onun hakemliğine başvurarak, onun güven veren kararlarından faydalanırlardı.

 Yine Kureyş ve Mekke ileri gelenleri bir konuda çıkmaza düşmüş, aralarındaki fikir çatışması neredeyse savaşmalarına neden olacak bir ciddi hal almıştı. O dönemde de Kâbe Araplar arasında saygın bir konuma sahipti. Cahiliye döneminde de oraya özen gösteriyor, düzenli olarak orayı ziyaret ediyorlardı.

 O dönemde meydana gelen büyük ve azgın bir sel felaketi Kâbe’yi yıkmış, büyük bir hasar vermişti. Bunun üzerine toplanan Kureyşliler, Kâbe’yi genişleterek yeniden inşa etmeyi kararlaştırmışlardı. Bu amaçla, Kureyş ve Mekke ileri gelenleri hiç vakit kaybetmeden hemen işe koyulmuş, el birliğiyle o kutsal mekânın inşasına başlamışlardı. Bina yükselip de sıra Hacer-ul Esved’in konulacağı yere gelince, bu taşı kimin yerine koyacağı konusunda, Kureyş ve Mekke ileri gelenleri arasında anlaşmazlık baş göstermişti. Her kabile bu şerefin sadece kendilerine ait olduğunu savunuyordu. Uzun münakaşalar sonucunda anlaşma olmayınca, her kabile kendi yaşlarını toplayarak, savaş hazırlığına başladılar. Bu arada Kâbe’nin inşası yarım kalmıştı. Mekke’nin ileri gelenlerinden biri, gidişatı beğenmeyip, ciddi bir savaşı önleyebilmek adına, bir yol sundu her iki taraf temsilcilerine:

 —Bu gidişat pek hayıra hizmet etmiyor. Gelin bir konuda anlaşalım. Bu andan itibaren, bu toplantıya ilk gelecek kişinin hakem olmasını ve o hakemin göstereceği çözüm yolunu takip etmeği teklif ediyorum.

 Toplantıya katılan her iki taraf temsilcileri de bu teklifi mantıklı bulmuşlardı. Her iki tarafın rıza göstermesi sonucunda hakem konusunda anlaşma sağlanmıştı. Her kes toplantıya ilk gelecek kişiyi beklerken, Allah’ın inayetiyle Muhammed, içeri girdi. Muhammed’i karşılarında gören kabile temsilcileri:

 —Tamam işte. Tam doğru insan geldi. Dediler. Muhammed emindir. Onun vereceği karara razıyız. O hangi çözüm yolunu gösterirse, seve seve uyarız.

 Muhammed, işin içini bilmiyordu.

 —Hayırdır neler oluyor, diye sorunca, Kureyş Kabilesinin temsilcilerinden biri hemen atıldı:

 — Hacerü’l Esved Taşını yerine kimin koyması gerektiği konusunda Mekkelilerle aramızda anlaşmazlık çıktı. Bu şerefli görevi yapmak konusunda her iki kabile, sadece kendilerinin hak talebiyle hareket etmeleri sonucunda, toplantıya ilk gelecek kişinin

Hakemliğiyle bu sorunu çözeceğimiz konusunda anlaştık. Ve sen ilk gelen kişi olduğun için de bu sorunun çözümü konusunda bize hakemlik etmeni istiyoruz.

 Muhammed, gayet kararlı bir biçimde, Hacerü’l Esved’i yere serdiği bir elbisenin üzerine koydu ve etrafındakilere dönerek:

 —Hadi, dedi. Her kabile elbisenin bir kenarından tutup kaldırsın.

 Kabile temsilcileri onun dediğini yapıp, taşı konacağı yerin hizasına kadar kaldırdıklarında, Muhammed kendi elleriyle taşı alıp, onu konması gereken yere yerleştirdi. Onun gösterdiği bu ciddi tutum, oradaki kabilelerin vicdanlarında büyük bir etki bırakmış, dikkatleri onun liderlik yeteneğine ve idarecilik maharetine çevirmişti. Böylece onun yüce bilgeliğine, üstün zekâsına ve benzersiz güvenirliliğine duyulan güven yoğunluk kazanmıştı.

 Her iki kabile de, Muhammed’in kendilerine sunduğu çözüm formülünü uygulayarak içine düştükleri anlaşmazlıktan kurtulmuş, tekrar elbirliğiyle Kâbe’nin inşası için çalışmaya başlamışlardı.

 \* \* \*

 Recep ayının on üçüydü. Ebu Talib’in eşi Fatıma, gebeliğinin son günlerini yaşıyordu. Ani bastıran doğum sancılarıyla kıvranan Fatıma, Allah’ın inayeti ve Lütfuyla gaipten duyduğu ve kendisini Kâbe’ye davet eden bir sesin peşine takılarak, o mübarek beldeye doğru yola çıkmıştı. Kâbe’ye geldiğinde, ortalıkta kimsecikler yoktu. Amansız bastıran doğum sancılarının acısıyla kendini zor atabilmişti Kâbe’nin duvarının dibine. Doğum sancıları tamamen şiddetini arttırmıştı ki, Allah’ın hikmeti tecelli etmiş, Kâbe’nin duvarı bir kapı aralığı kadar yarılmıştı. Fatıma’yı Kâbe’ye davet eden o esrarengiz ses, aralanan duvardan içeriye davet ediyordu bu defa o mübarek kadını. Fatıma, yaşadığı olayların şaşkınlığından, çektiği acıları unutmuştu. Zoraki kendini toparlayarak açılan duvardan içeri girdi. Sonra duvar tekrar kapandı. Fatıma, orada tam üç gün kaldı. Yeni doğmuş oğluyla Kâbe’den çıktığında onu ilk karşılayan Muhammed olmuştu. Yengesinin yanına yaklaşarak, amcasının o taze goncasını kucağına aldı. Sonra bağrına basıp, kulağına bir şeyler okudu. Yengesine dönerek:

 —Ne mutlu sana, dedi. Ali gibi bir can doğuran anaya ne mutlu…

 Fatıma gayet sakin bir dille:

 —Ali mi? Diye sordu. Ali mi dedin Muhammed?

 —Evet, yenge. Allah’ın Lütfuyla onun adı Ali olsun.

 Fatıma, gülümseyerek Muhammed’i onayladı. Muhammed’in ona isim koymasında bir keramet olduğunu biliyordu çünkü. Tıpkı onu Kâbe’ye çağıran o esrarengiz ses gibi. Ve Kâbe’den çıktığında onu karşılayan tek kişinin Muhammed olduğu gibi, Ali isminin konulmasında da bir keramet vardı muhakkak.

 Sonra Ali’yi kucağına alarak yengesiyle beraber Ebu Talib’e o mübarek doğum müjdesini vermek üzere evin yolunu tuttular. Eve geldiklerinde, Ebu Talib’i kendilerini beklerken bulmuşlardı. Muhammed, kucağında sımsıkı tuttuğu o mübarek goncayı amcasına uzatarak:

 —Müjdeler olsun amca! Müjdeler olsun dedi. Bak sana Ali’yi getirdim. Allah’ın bizlere en güzel armağanını sana getirdim.

 Ebu Talib, hiçbir tepki vermeden, Muhammed’in kucağından oğlunu alıp bağrına bastı:

 —Ali gibi bir evlat bağışladığı için, Yaradan’a şükürler olsun, dedi. İnşallah adı gibi yücelir ve yüceldikçe bizleri de yüceltir.

 Sonra eşi Fatıma’ya döndü:

 —Ey Gülizar-ı gönlümün Gülü, dedi. Allah sana rahmetiyle hükmetsin. Bana bu güzel armağanı verdiğin için. Dileğim o ki, evlatlarının hayırlarıyla ödüllenesin.

 \* \* \*

 Bu yeni doğan bebek, anne babası ile amcasının oğlu Muhammed’in kucaklarında, her geçen gün biraz daha serpilerek büyüyor, Muhammed’in kendisine gösterdiği özel ilgi ve sevgiden dolayı, günden güne Muhammed’e vazgeçilmez bir bağ ve muhabbetle bağlanıyordu. Öyle ki, bir an bile Muhammed’den ayrı kalmıyor, sık sık onun evine gidiyordu. Muhammed de, Ali’ye hiç kimseye göstermediği duygu ve ilgi ile yaklaşıyordu. Uyanıkken ona okşayıcı sözler söylüyor, onu göğsünde taşıyor ve uyutmak için kendisi bizzat onun beşiğini sallıyordu. Uzun yıllar boyunca devam eden bu ilgi, Ali’nin davranışlarında ve zihni yapısında etkisini göstermeğe başlamıştı.

 O yıl Mekke bölgesinde kuraklık nedeniyle büyük bir kıtlık yaşanmış, aileler geçimlerini sağlayamaz bir hale gelmişlerdi. Özellikle kalabalık aileler için bu durum daha da vahim bir hal almıştı. Muhammed de kalabalık bir aileye sahip olan ve durumu pekiyi olmayan amcasına yardımcı olmayı düşünmüş, bu amaçla konuyu diğer amcası Abbas’a açmıştı.

 —Sevgili amcacığım! Biliyorsun ki Amcam Ebu Talib’in durumu pekiyi değil. Hele bu kıtlık durumunu iyice vahim kıldı. Sizin durumunuz da iyi sayılır. Diyorum ki, amcamın çocuklarının bakımını üstlenerek ona yardımcı olabiliriz.

 Abbas, Muhammed’in bu mantıklı çözümü karşısında:

 —Çok güzel düşünmüşsün, dedi. Hamza’yı da bu durumdan haberdar edelim. Elimizden ne geliyorsa yapalım.

 Hiç zaman kaybetmeden Hamza’ya da durumu açtılar. Hamza’nın da onayını aldıktan sonra, Abbas, Ebu Talib’in oğlu Talib’i, Hamza, Cafer’i yanına alarak bakımını üstlendiler. Ebu Talib, Akil’in kendi yanında kalmasını istedi. Bu durumda Muhammed, amcasına dönerek:

 —İyi o zaman, ben de Ali’yi alıyorum yanıma, dedi. Yüce Allah’ın benim için sizin üzerinize seçtiği kişiyi alıyorum.

 Böylece Ali, amcasının oğlu Muhammed’in evine taşınarak onun gözetimine girdi. Muhammed her ne kadar zahiren Ebu Talib’e yardımcı olmak amacıyla Ali’yi yanına aldıysa da, asıl hedef farklıydı. Asıl hedef, Ali’nin Muhammed’in yanında yetişip, terbiye görmesi ve onun azminden faydalanmasıydı. O dönemde Ali, Muhammed’in sevgisinden, şefkatinden nasiplenerek, güzel ahlakının ve yüksek meziyetlerinin örneklerini kişiliğine aktarmaya, Muhammed’in siyasi ve ilmi birikimiyle donanmaya başlamıştı. Öyle ki, bir an olsun Muhammed’den ayrılmıyor, onun olaylara ve tabiata karşı gösterdiği tepkileri, sergilediği tavırları gözlemleyerek, hayatı idrak etmeğe, Muhammed’in felsefesini özümlemeğe çalışıyordu. Bu yüzden Muhammed’i en iyi tanıyan, onu en güzel şekilde anlayan ve onun ahlakını layıkıyla hayatına tatbik eden kişi, hiç şüphesiz Ali’ydi. Bu donanım, onu ileriki hayatında, Muhammed’in üstleneceği ilahi misyonunu yaşama geçirme konusunda, Muhammed’e en büyük destekçi ve yardımcı kılacaktır.

# DÖRDÜNCÜ BÖLÜM

 Muhammed, genellikle ibadet etmek, Yaradan’ı düşünmek ve ruhunu teskin etmek için Ali’yi de alarak Nur Dağı’na çıkar, saatlerce orada bulunan Hira Mağarasında kalırdı. Bu durum hemen hemen her gün tekrarlanan bir farz halini almıştı onun için. Genellikle ramazan ayının tamamını orada geçirirdi. Değerli eşi Hatice, aziz kocası eve gelmediği zamanlarda, kesinlikle Hira Mağarasında ibadetle meşgul olduğunu biliyordu.

 O gürültüden uzak noktayı kendisine ibadet ve Allah’a tapmak için seçmişti. Genellikle orada, Allah’a tefekkür ediyor, her varlığın yüzünde Allah’u Teala’nın nurunu, Allah’ın kudretini ve ilmini müşahede ediyor ve bu yolla kendi yüzüne gayb âleminden bazı pencereler açıyordu.

 Onu en çok üzen ve meşgul eden bir başka konu da, Mekkelilerin içine düştüğü küfürdü. Bu yüzden, Mekkelilerin fesat ve ayyaşlığını görüp, onları nasıl ıslah edeceğini düşünüyordu. İnsanların ruhsuz ve iradesiz putlar karşısında eğilip ibadet etmelerine çok üzülüyordu. Hakikatleri söylemeğe henüz memur olmadığı için de, onları bu işten sakındırmaya kalkışmıyordu.

 Recep ayının yirmi yedisiydi. O gün yine yanına Ali’yi de alarak ibadet etmek için Nur Dağı’na çıkmıştı. Fakat bu sefer, o mübarek halinde farklı duyumlar, bazı değişiklikler hissediyordu. Öyle ki, varlığını bürüyen yeni bir ruh hali, yeni bir bilinç, bütün bedenini kaplamıştı. Bu duygularla Hira Mağarasına vardı. Kâbe’ye dönüp ibadet etmeğe, Yaradan’a yakarmaya başladı. İbadet ederken Allah’a o kadar teslim olurdu ki, tamamıyla yaşadığı dünyayla bağlantısını keserdi. Yüce Allah’ın kâinata yansıyan varlık belirtileri üzerine düşünceye dalar ve Allah’a gerçek anlamı ile ibadet ederdi.

 Tam kırk yaşındaydı ki, Allah’ın emri, Cebrail(as)’ın aracılığıyla o ilahi görevi üstlendi. Allah’u Teala, Muhammed(s.a.v)’in kalbine bakıp da, onu kalplerin en erdemlisi, en yücesi, en itaatkârı, en korkanı, en boyun eğeni olarak bulunca, gök kapılarına izin verdi. Gök kapıları açıldı ve o aziz peygamber göğe baktı. Allah’u Teala meleklere izin verdi ve melekler inip, Hz Peygamber(s.a.v)’in önünde saf saf durdular. Sonra açılan gök kapılarından Cebrail(as) indi ve Hz. Peygamber (s.a.v)’e:

 — Ey **Muhammed Oku!** Dedi.

 Hazret, Cebrail(as)’ın sözü karşısında,

 —Ne okuyayım? Diye sordu.

 Cebrail(as):

—**Yaratan Rabbinin adıyla oku. O, insanı donmuş bir parça kandan (embriyodan) yarattı. Oku, Rabbin en büyük kerem sahibidir. Ki O, kalemle (yazmayı) öğretti. İnsana bilmediğini öğretti.**

 Cebrail(as), Vazifesini yerine getirdikten sonra, Muhammed(s.a.v), hakikatleri söylemeğe memur edildiği, insanlığı gafletten kurtarıp, kurtuluşa erdirecek olan son dinin peygamberi sıfatıyla, nübüvvet makamı ile şereflenmiş olarak evine, sevgili eşi Hatice’nin yanına doğru yola koyuldu.

Hz. Peygamber(s.a.v), eve geldiğinde haletindeki değişikliği hemen fark etmişti Hz. Hatice. Allah’a karşı beslediği ululaştırma duygusu benliğini kuşatmış, yüce Allah’ın şanının büyüklüğünün etkisiyle vücudunu ateş ve titreme basmıştı. Hz. Hatice(r.a) ,durumunun nedenini sorduğunda, Hz. Muhammed(s.a.v), Nur dağında yaşadıklarını sevgili eşine bütün ayrıntılarıyla anlattı.

 Hidayet ve saadet kitabının ilk ayeti Peygamber(s.a.v)’e Cebrail(as) tarafından okunduğunda, Hz. Ali(as) da Peygamber(s.a.v)’in yanındaydı. Hz.Ali(as), o anı şu şekilde anlatmaktadır:

“*Peygambere vahiy indiği zaman, Şeytan’ın feryat sesini duydum. Allah’ın Resulüne, bu feryadın ne olduğunu sorduğumda,*

 *—Bu Şeytanın feryadıdır, dedi. Feryat etmesinin sebebi ise, dünya üzerinde kendisine itaat edilmesinden ümidini kesmesidir. Benim duyduğum sesi sen de duyuyorsun, benim gördüğümü sen de görüyorsun ama ne var ki sen peygamber değilsin. Benim hayır ve iyilik üzere vezirimsin.”*

 **\* \* \***

 Hz. Muhammed (s.a.v), peygamberlik görevini üstlenir üstlenmez İslam dinini tebliğ ederek, genel bir davet yapmamış, tam üç yıl gizli davetle meşgul olmuştur. Bu müddet içinde, halkın genelini davet yerine fertleri yetiştirmeğe özen göstererek, genel bir davetin koşullarını ve ortamını hazırlamaya çalışmıştır. Çünkü zamanın şartları, daveti açık bir şekilde etmemeği, gizli davetlerle insanları İslam dinine davet etmeği icap ettiriyordu.

 Kureyş büyükleri, bu üç yılda zevk-u sefa ve eğlencelerle meşgul idiler. Resulullah’ın gizli davetinden az çok haberdar olmalarına rağmen her hangi bir tepki göstermiyorlardı.

 Mekke Firavunu Ebu Süfyan ve yandaşları, peygamberin davetiyle ilgili bir şey duyduklarında, alay edercesine gülümseyerek, kendi kendilerine:

 —Onun da tebliğinin ışığı, Varaka ve Ümeyye’nin daveti gibi uzun sürmez. Sönüp gider. O da unutulmuşlar diyarına kavuşur, diyerek peygamberin davetini pek de ciddiye almıyorlardı. Bu ciddiyetsizliğin yanı sıra o dönemde peygambere karşı her hangi bir saygısızlık da yapmadılar. Peygamber efendimiz de bu müddet zarfında, onların put tanrılarına açıkça tenkit etmiyor, sadece kalbi aydın kişilerle hususi temaslarda bulunuyordu.

Peygamber efendimizin yaptığı o gizli davetlerde, az da olsa kendisine yâren bulabilmişti. Resulullah ve yâreninden bazıları, genellikle Mekke vadilerinin birinde veya Erkam’ın Evinde günlük ibadetlerini yapıyor, gizli toplantılarda bulunuyorlardı. Ammar-ı Yasir de bu evde Resulullah’a iman edenlerdendir.

 Nitekim yapılan bu gizli davette, Peygamber(s.a.v)’in davetini ilk kabul eden erkek, zaten ilk vahiy geldiğinde Peygamber’in yanında bulunan Hz.Ali(as) , ilk kadın da, sevgili eşi Hz. Hatice olmuştu. Bu iki mübarek zat, Hz. Muhammed’e vahiy inmeden önce bile, onda peygamberlik işaretlerinin varlığına ve gök âlemiyle bir bağlantısının olduğuna inanıyorlardı. Bu yüzden onları İslam dinine davet etmek, peygamber(s.a.v)’i pek sıkıntıya koymamıştı.

 Allah’u Teala, Peygamber’e öncelikle yakın akrabalarını davet etmesini emretti. Bunun üzerine Peygamber(s.a.v), bir ziyafet tertipleyerek, Ben’i Haşim’in ileri gelenlerinden kırk beş kişiyi davet etti. Ziyafetten sonra gizli sırrı açmak, oradakilere Allah’ın tek ve benzersiz olduğunu, kendisinin de onun elçisi ve Peygamberi olduğunu açıklamak, oradakileri İslam dinine davet etmek istiyordu. Fakat yemek yendikten sonra amcası Ebu Leheb, seviyesiz sözleriyle mecliste risalet konusunun gündeme gelmesine engel oldu. Peygamber efendimiz de konuyu ertesi güne ertelemeği daha faydalı gördüğünden, ertesi gün yine bir ziyafet tertipledi. Yemek yendikten sonra, akrabalarına dönerek Allah’a hamt ve vahdaniyetini itiraf ettikten sonra, şu şekilde konuşmaya başladı:

 —Şüphesiz bir toplumun rehberi, o toplumdakilere karşı yalan söylemez. Kendisinden başka bir ilah olmayan Allah’a ant olsun ki, ben size ve tüm insanlara gönderilen Allah’ın peygamberiyim. Bilin ki sizler uyuduğunuz gibi öleceksiniz. Uyandığınız gibi de dirilecek ve yaptıklarınızla hesaba çekileceksiniz. Ondan sonra yeriniz ya ebedi cennettir, ya da ebedi cehennem…

 Mübarek gözleriyle etraftakileri teker teker süzdü. Sonra konuşmasına kaldığı yerden devam etti:

 —İnsanlardan hiç kimse, akrabaları için benim size getirdiğimden daha iyisini getirmemiştir. Ben, dünya ve Ahiret hayrını size getirdim. Rabbim, sizleri ona doğru çağırmamı bana emretti. Şimdi hanginiz, benim kardeşim, vasim ve halifem olmak üzere bu konuda beni desteklemek istersiniz?

 Peygamber efendimizin sözleri bitince, kimseden ses çıkmadı. Her kes bir sessizlik gafletine yakalanmışçasına, sus pus olmuş, başlarını öne eğerek derin bir fikre dalmış gibiydiler. Kimseden ses çıkmayınca, daha çok genç bir yaşta olan Hz. Ali ayağa kalktı. Kararlı bir eda ile:

—Ya Resulullah! Dedi. Ben size yardımcı olmaya hazırım.

 Peygamber efendimiz, Hz.Ali’ye oturmasını emretti. Oradakilere dönerek tekrar sordu:

 —Şimdi içinizden kim bu davetimi kabul edip, benim kardeşim, vasim ve halifem olarak beni himaye etmeği kabul ediyor?

 Yine kimseden ses çıkmamıştı. Bunun üzerine Hz.Ali(as), tekrar ayağa kalkarak peygamberin sorusuna cevap verdi.

 —Ey Allah’ın Resulü! Ben size yardımcı olmaya hazırım.

 Peygamberimiz (s.a.v) sorusunu tekrarladı ama Hz. Ali(as)’dan başka kimse cevap vermeyince, Hz. Peygamber(s.a.v), Hz. Ali’yi göstererek:

 —Bu genç, sizin içinizde benim kardeşim, vasim ve halifemdir, diye buyurdu. Onu dinleyin ve ona itaat edin.

 Peygamberimiz(s.a.v), daha risaletin başlarında Hz.Ali(as)’ı kendisine vasi ve halife kılarak, nübüvvet ve imamet makamlarının birbirinden ayrılamayacak bir bütün olduklarına işaret etmektedir.

 Bu sözlerden sonra, meclis toplantısı sona ermişti. Mecliste bulunan Ebu Süfyan Ebu Talib’e dönerek, alaycı bir tavır ve aşağılayan bir ses tonuyla:

 —Duydun mu Ebu Talib, dedi. Muhammed’in emriyle bundan böyle oğlun Ali’nin sözüne bakmalı ve ondan emir almalısın. Muhammed onu senin büyüğün kıldı.

 Ebu Süfyan’ın alaycı ve aşağılayan sözleri karşısında, Ebu Talib sessiz kalmıştı. Çünkü yeğeninin selameti ve ona gelebilecek zararları önlemek için, risaleti kabul ettiğini herkesten gizli tutuyor, tagiyye yapıyordu.

 \* \* \*

 Hz. Peygamber(s.a.v), davetini kabul edenlerle beraber, gizli toplantılar yapıyor, genel bir davetin koşullarını oluşturmaya çalışıyordu. Her geçen gün risaleti kabul edenlerin sayısı artıyordu. Sayılar arttıkça, toplantı alanları da genişliyordu.

 Artık umumi davet için gerekli olan koşullar tamamlanmaya başlamıştı. Bu yüzden Allah’u Teâlâ, Peygamber efendimize: **“Artık sen emrolunduğun şeyi açıkça bildir ve müşriklere aldırış etme; şüphesiz alay edicilere karşı biz sana yeteriz”** ayetiyle umumi daveti emretti.

 Allah’ın emriyle Peygamber efendimiz Umumi davete başlamış, hususi temaslarla İslam’a hidayet ettiği sahabeleriyle İslam dininin esaslarını ve Allah’ın kendisine lütuf ettiği risaleti yayma girişimlerini hızlandırmıştı. Artık insanların hepsini, dil, din, ırk ayırt etmeksizin Tevhit dinine davet etme sırası gelmişti.

 Bu amaç ve şevkle Safa Dağının kenarında yüksek bir kayanın üstüne çıkarak yüksek sesle şu şekilde buyurdu:

 —Ya Sabahah!

 Araplar, bu kelimeyi korkunç olayları haber verirken bir tehlike çanı olarak kullanırlardı.

 Peygamberin nidası her kesin dikkatini çekmişti. Kureyş’in muhtelif kabilelerinden bir grup hemen peygamber efendimizin huzuruna koştular. Meraklı gözlerle peygambere bakıyorlardı. İçlerinden biri korku dolu gözlerle peygambere bakarak:

 —Neler oluyor Muhammed? Diye sordu. Bizi hangi konuda uyarmaya çalışıyorsun ki o şekilde feryat ettin?

 Peygamber efendimiz sorulan suale karşılık şöyle buyurdu:

 —Ey insanlar! Düşmanlarınız Safa dağının ardında bir yerde saklanmış ve sizin can ve malınıza kastetmek için bekliyorlar desem, bana inanır mısınız?

 Orada toplananlar hep bir ağızdan:

 —İnanırız, diye haykırdılar. Çünkü bu güne kadar senden her hangi bir yalan söz duymadık.

 —Ey Kureyş Topluluğu! Kendinizi ateşten kurtarın. Ben Allah’ın katında sizin için bir şey yapamam. Ancak sizi acıklı bir azap ile korkutuyorum. Sizin içinizde benim durumum, düşmanı görüp de kavmine koşarak gelen, fakat düşmanın kendisinden daha erken geleceğinden korkarak, sizleri uyarmak için “ Ya Sabbahah” diye bağırarak tehlikeyi bildiren kişinin durumudur.

 Peygamber efendimizin şeraitinden az çok haberi olan Kureyş eşrafı bu cümleyi duyunca, büyük bir dehşete kapıldılar. Fakat küfrün başlarından biri olan, Ebu Lehep, peygambere dönerek:

 —Yazıklar olsun sana! Bizi bunun için mi topladın, diyerek oraya toplanan kalabalığı dağıttı.

 Evet, elbette ki hedefe ulaşmak yolunda Peygamberimiz(s.a.v), bu ve buna benzer birçok zorluk ve engellerle karşılaştı. Ama karşılaştığı her engel onun ve hidayet ettiği insanların gayretini kamçıladı. Bu gayret ve inanmışlık, Allah’ın inayetiyle küfür ve putperestlik safının karşısında, Müslümanlardan oluşan sıkı bir saf vücuda getirmişti. Umumi davetten önce hidayet eden kimselerin, nübüvvetin açığa vurulmasından sonra Müslüman olan kimselerle tanışması, birleşmesi, Mekke’nin küfür ve şirk çevrelerinde tehlike çanını seslendirmişti. Önceleri Peygamberin davetini önemsemeyen, aksine alay ederek eğlenen Ebu Süfyan ve yandaşları, günden güne genişleyen ve itibar gören bu ilahi inkılâp karşısında telaşlanmaya, endişelenmeye, kendi çıkar ve menfaatlerini kaybetme korkusunu derinden hissetmeye başlamışlardı. Hz.Muhammed(s.a.v), artık onlar için bir tehdit unsuru, ciddiye alınması gereken bir inkılâpçıydı.

 Daha yeni yeni filizlenmeğe başlayan bir inkılâbı bastırmak, güçlü ve donanımlı Kureyş için elbette kolay bir işti. Fakat ne var ki bu kıyamın erleri, bir kabileden değillerdi. Çeşitli kabilelerden İslam’a inananlar vardı. Bu yüzden böyle bir grup hakkında kesin bir karar almak çok zordu.

 Ne yapacağını şaşıran Kureyş büyükleri, endişelerini Mekke firavunu Ebu Süfyan’a sundular. Uzun istişareler sonucunda Ebu Süfyan bir karara varmıştı. Etrafına toplanan endişeli bakışlara dönerek:

 —Ey Kureyş’in seçkinleri! Dedi. Muhammed, tanrılarımıza hakaret ediyor, onların insanlar tarafından yapılmış, ellerinden hiçbir şey gelmeyen taş parçalarından başka bir şey olmadıklarını telkin ediyor. Bu gidişle yaptığımız tanrıları pazarlayacak insan bulamayacağız. Hele soy- boy, ırk tanımaksızın bütün insanların eşit olduğunu söylüyor ki, yakında kölelerimiz ayaklanırsa hiç şaşırmayalım.

 Mecliste oturan bir Kureyşli Ebu Süfyan’ın sözünü kesti:

 —Nasıl yani, şimdi Araplarla Acemler eşit mi yani.

 —Muhammed öyle söylüyor.

 —İyi de Ebu Süfyan, onun uydurduğu hikâyeleri elimiz kolumuz bağlı bir şekilde dinleyecek miyiz? Ne yapmamız gerekiyor sen onu söyle.

 —Ben diyorum Muhammed’i çeşitli vesilelerle bu işten alıkoymak için, iş birliği yapalım.

 —Ne yapmamız gerekiyorsa söyle. Yeter ki Muhammed bu işten vazgeçsin. Üstümüze ne düşüyorsa fazlasıyla yaparız.

 —Çeşitli vaatlerle onu davetinden vazgeçirmeğe çalışalım. Mesela ona mal, mevki verelim.

 Orada toplanan Kureyşliler, hep bir ağızdan Ebu Süfyan’ın önerisini kabul ettiler. Hz. Peygamber (s.a.v)’i kandıracaklarına o kadar inanmışlardı ki, her defasında türlü bahanelerle sarıldıkları şarap kadehlerine yeniden sarılıp, keyifli naralar atmaya, kahkahalar savurmaya başladılar. Ama yanıldıklarını çok geç olmadan anlamışlardı. Tekliflerini Hz.Peygamber(s.a.v)’e götürdüklerinde, hazret, hiç düşünmeden tekliflerini geri çevirmişti.

 Yaptıkları plan, hiç beklenmedik bir şekilde geri tepen Kureyşliler, son çare olarak Durumu o günlerde Beni Haşim’in başkanı olan Ebu Talib’e sunmaya, ondan yardım istemeğe karar vermişlerdi. Bu düşünce ve emellerle Ebu Talib’in yanına gelerek durumu izah ettiler:

 —Ey Ebu Talib! Senin yeğenin bizim tanrılarımıza küfür ediyor. Dinimizi kınıyor, düşüncelerimize gülüyor. Babalarımızı sapık sayıyor. Ya onu bizzat kendin önle, ya da onu bize bırak.

 Ebu Talib, yeğenine bir zarar gelmesinden endişelenerek,

 —Tamam, dedi. Siz onu bana bırakın. Ben kendisiyle konuşurum.

 Kureyş’in büyüğü, özel bir tedbir ile konuşarak, onları yumuşatmış, giriştikleri o işten caydırmayı başarmıştı. Ne var ki, İslam’ın nüfuzu günden güne artmaktaydı. Peygamber’in şeriatının manevi cazibesi, sözlerinin çekiciliği, insanları sırf insan oldukları için onore eden yaklaşımı ve telkinleri, Kuran’ın fesahat ve belağatı, İslam’ın yayılmasını kolaylaştırıyordu.

 Peygamberin bütün kabilelerin kalplerinde kendine bir yer açması, birçok kavimin içinden de kendisine taraftar bulması, yeniden Mekke Firavunlarını harekete geçirmişti. Tekrar Ebu Talib’in huzuruna gelerek,

 -Ey Ebu Talib, dediler. Sen bizim büyüğümüzsün. Bizim nazarımızda şerefin ve saygınlığın var. Daha önce yeğenin hakkında seninle konuşup, onu bu işten vazgeçirmeni istemiştik senden. Fakat görüyoruz ki, bu işin önünü alamadınız. Artık sabrımız tükenmeğe başlıyor. Tanrılarımıza, babalarımıza, dinimize hakaret eden birine tahammül edemeyiz artık. Yeğenine önlem al. Aksi takdirde ikinizle de, iki gruptan biri helak oluncaya kadar savaşırız.

 Ebu Talib, kendine has bir ferasetle, varlıklarını tehlikede gören bir gruba karşı sabırlı olması gerektiğini anlamıştı. Bu yüzden barışçı bir tavır takınarak onların sözlerini yeğenine ileteceğini söyledi.

 Elbette ki, Ebu Talib’in yaklaşımı, o anda onların hışım ve gazap ateşlerini söndürüp, daha sonra müşkülü halledecek daha doğru bir yol bulmak için zaman kazanmaktı sadece. Bunun için onlar kalkıp gittikten sonra, yeğeniyle görüşmek için kalkıp hemen yeğeninin evine gitmeği uygun bulmuştu. Çünkü yeğeninin bir zarar görmesinden endişeleniyordu. Bu yüzden Muhammed(s.a.v)’ in huzuruna vararak:

 —Selam olsun sana Ey Allah’ın Peygamberi! Dedi. Bunu bilesin ki senin için endişelenmekteyim. O küfür ehli insanların sana bir kötülük yapmalarından korkuyorum. Senden ricam, ne olur biraz daha dikkatli ol.

 Amcasının sözleri karşısında Resulullah, hayatının parlak satırlarından birini teşkil eden şu sözleri buyurdu:

 —Amca! Ant olsun Allah’a, eğer güneşi sağ elime, ayı da sol elime verip, bütün bir dünyanın saltanatını bana bıraksalar, bu davadan vazgeç deseler, ben yine davamdan vazgeçmem. Ya Allah dinini aşikâr eder, ya da bu yolda canımı veririm.

 Peygamberin nüfuzlu ve tesirli sözleri Ebu Talib’i o kadar etkilemişti ki, bütün tehdit ve tehlikelere rağmen:

 —Ant olsun Allah’a! Dedi. Seni yalnız bırakmayacağım. Ben sağ oldukça sana bir şey yapamazlar. Sen vazifeni yapmaya devam et.

 \* \* \*

 İslam’ın günden güne fazlalaşan nüfuzu ve Ebu Talib’in yeğenini gözleyip kollaması, Kureyşlileri daha bir endişelendiriyor, onları çare bulmaya sürüklüyordu. Bu uğurda, Peygamber efendimize İslam’ı yaymaması şartıyla para, pul, hatta Kureyş boyunun reisliğini bile teklif etmişlerdi. Fakat o, bütün bunlara rağmen inancını yaymaya, inandığına inandırmaya devam etmişti.

 Ne yapacağını şaşıran Ebu Süfyan ve yandaşları, tekrar toplanıp istişarelere başladılar. Ebu Süfyan, kalabalığın arasında düşünceli ve tedirgin bir biçimde dolaşıyordu. Kendi kendine:

 —Bir çaresi olmalı, Muhammed’i caydıracak bir yol olmalı, diye sayıklıyordu. Tam o sırada Haşim oğlu Ebu Cehil, ayağa kalkarak:

 —Bir yolu var, diye bağırdı. Muhammed’i Ebu Talib’in himayesinden kurtarırsak onu durdurabiliriz.

 Ebu Süfyan merakla sordu:

 —Neler düşünüyorsun yine Ebu Cehil? Muhammed’i Ebu Talib’in himayesinden nasıl kurtarmayı düşünüyorsun? Yaptığımız onca baskı ve ihtara rağmen, yeğenini korumaktan vazgeçmedi. Hangi sebep onu vazgeçirecek söyler misin?

 Ebu Cehil, Şeytanvari bakışlarını Ebu Süfyan’a dikerek:

 —Ebu Talib’in Muhammed’i savunması, onu evlatlık edinmesinden dolayı olamaz mı, diye sordu.

 —Diyelim ki öyle. Bu neyi halledecek şimdi?

 —O halde gençlerimizin içinden güzel birini seçip, Ebu Talib’e onu evlatlık edinmesini önerelim. Belki onu Ebu Talibe verirsek, o da himaye etmemiz için Muhammed’i bize verir.

 Ebu Cehil’in sözü bitmişti ki, Velid araya girdi:

 —Neden olmasın. Bence çok mantıklı bir fikir. Bir de bu yolu deneyelim, ne kaybederiz. Belki plan tutar da hepimiz bu dertten kurtuluruz.

 Bu düşünceyle hemen işe koyulup, Mekke gençlerinin güzel simalılarından olan, İmare B. Velid B. Muğire’yi alıp Ebu Talib’in huzuruna vardılar. Bu akıl almaz planı yapan Ebu Cehil, yanlarında getirdikleri genci göstererek:

 —Ey Ebu Talib! Dedi. Velid’in oğlu şair, hatip, güzel ve akıllı bir gençtir. Biz onu sana evlatlık olarak verelim, sen de yeğenini himaye etmek üzere bize ver.

 Bu sözleri duyunca, Ebu Talib’in damarlarında gayret kanı devran etmeğe başladı.

 —Bu ne çirkin ve akıl almaz bir muameledir böyle? Sizin evladınızı alıp yetiştireyim, öz evladımı da size vereyim de onu idam edesiniz öyle mi? Allah’a ant olsun ki, ben sağ olduğum müddetçe, bu iş mümkün olmayacak, Muhammed’in kılına zarar veremeyeceksiniz.

 Ebu Talib’in bu beklenmedik çıkışı karşısında, Mutim B. Adiy ayağa kalktı.

 —Kureyşin önerisi gayet adilane bir öneridir. Fakat görüyorum ki sen bunu da kabul etmiyorsun.

 Ebu Talib Mutim’e dönerek:

 —Biraz insaflı konuş, dedi. Bundan eminim ki sen benim zilletimi istiyorsun. Kureyşi benim aleyhime kışkırtmaya çalışıyorsun. Fakat elinden geleni esirgeme.

 Kureyşlilerin yaptıkları son plan da geri tepmişti. Ebu Talib’i razı edemeyeceklerini ve onun açıkça İslam’ı kabul ettiğini söylemese de, batında yeğenine karşı büyük bir imanı, bağlılığı olduğunu anlayınca, artık onunla müzakere yapmamaya karar vermişlerdi. Artık peygamberi ikna etme yollarına başvurmaya karar vermişlerdi.

 Bir gün peygamberin de Amcası Ebu Talib’in evinde bulunduğu bir esnada, Kureyşliler tekrar toplanıp Ebu Talib’in evine gittiler. Cemiyetin sözcüsü göreviyle orada bulunan Utbe, sözlerine şöyle başladı:

 —Ey Ebu Talib! Muhammed, bizim sıkı ve tek safımızı parçaladı. Aramıza ihtilaf saldı. Bizi ve putlarımızı ayaklar altına alarak inancımızla dalga geçti. Şayet onu bu işe sürükleyen sebep yoksulluksa biz ona çokça servet verelim. Eğer makam istiyorsa, onu kendimize emir yapalım, sözünü dinleyelim. Eğer hastaysa, tedaviye ihtiyacı varsa, en iyi doktorları tedavisi için gönderelim ve…

 Ebu Talib, çaresiz çırpınışlarla söylediği her lafın altında küçülen ve çirkinleşen Utbe’nin sözünü keserek, Yanında oturan Peygambere döndü:

 —Kavmin Büyükleri gelmiş, dedi. Senden onların putlarına karışmamanı istiyorlar, sen ne dersin?

 Resul-i Ekrem (s.a.v), amcasına hitaben:

 —Ben onlardan hiçbir şey istemiyorum, buyurdular. Fakat benden bir söz dinlesinler ve o sözün ışığında Arap ve gayrı Araba hükümet etsinler.

 Bu sırada Utbe yerinden kalktı.

 —Biz değil senden bir söz, on söz dinlemeğe hazırız.

 —Benim tek sözüm, Allah’tan başka ilah olmadığını itiraf etmenizdir.

 Peygamberin bu sözü, soğuk bir su gibi onların sıcak ümitlerine dökülmüştü. Peygamberin sağlam mantığı ve kararlı sözleri karşısında söyleyecek bir söz bulamayan Utbe:

 —Şimdi bizden üç yüz altmış tanrıyı bir kenara itip, tek bir tanrıya tapmamızı mı istiyorsun? Diye sordu.

 Peygamber, gayet kararlı bir şekilde:

 —Evet, diye buyurdu. Kendi ellerinizle taştan, tahtadan yaptığınız tanrıları bırakıp, yalnızca Allah’a tapmanızı istiyorum. Neticede sizin el yordamınıza muhtaç olan tanrılardan, ne gibi bir medet umarsınız, bunu da anlayamıyorum.

 Resul-i Ekrem(s.a.v)’in sözleri karşısında söyleyecek hiçbir söz bulamayan Kureyşliler, öfkeli bir halde kalkıp orayı terk ettiler.

 Bu vakayı Allah-u Teala, Sad Suresinde şu şekilde anlatmaktadır.

**“Kendilerine içlerinden bir uyarıcının gelmesine hayret ettiler. Kâfirler (şöyle) dediler: “Bu, çok yalancı bir büyücüdür… İlahları, tek bir ilah mı yaptı? Doğrusu bu şaşılacak bir şeydir.” Onlardan ileri gelen bir grup ortaya atılıp (şöyle dedi): “Gidin ve ilahlarınız üzerinde kararlılık gösterin. Çünkü bu gerçekten, (bizden) istenen bir şeydir... Biz son dinde böyle bir şey duymadık. Bu, bir düzmeceden başka bir şey değildir.”**

\* \* \*

Planladıkları bütün dalavereleri, oyunları geri tepen Kureyşliler, Ebu Talib’in himayesinde olan Peygamber efendimize güç yetiremeyeceklerini anlamışlardı. Ebu Talib’den çekiniyorlardı. Çünkü ona karşı gelerek Peygambere bir kötülük etmeye kalkışsalar, Haşimoğulları’nın işe karışacağını ve bunun neticesinde de ortalığı kan kaplayacağını biliyorlardı. Yine de zulüm ve işkenceden geriye kalmamışlardı. İslam dinini kabul eden soyca ve boyca zayıf olan Müslümanlara etmedikleri zulmü, yapmadıkları çirkinliği koymamışlardı.

 Peygambere istinaden uydurdukları yalanlar yetmezmiş gibi, yeni Müslüman olan ailelerin evlerini ve mallarını talan ediyor, onlarla alışverişi keserek dirençlerini kırmaya çalışıyorlardı. Bütün bu zulümler, yalnızca o zulmü görene yapılmıyordu; her ağlayanın gözyaşı, Hz.Muhammed(s.a.v)’in gönlüne damlıyordu. Her acı çeken Müslüman’ın sızısını, o mübarek gönlü de duyumsuyordu. Ama yapılan zulüm ve baskılar, Allah’ın hikmetiyle risaletin yayılmasını hızlandırıyordu. Ezilen ve haksızlığa uğrayan yürekler, ihtiyaç duyulan bir sığınak aşkıyla, daha da bağlanıyorlardı kendilerine bahşedilen o sevgi ve rahmet dinine.

 Kureyşliler, artık zulmetmekte sınır tanımıyorlardı. Müslümanların mallarına yaptıkları saldırıların onları caydırmadığını, aksine daha da güçlendirdiğini görünce, bu defa canlarına kastetmeğe başlamışlardı. Bunun en bariz örneklerinden birini, Muhammed(s.a.v)’in dinini kabul eden, Ümeyye B. Halef’in kölesi Bilal Habeşi yaşamıştı.

Kölesinin Müslüman olduğunu duyan Ümeyye B. Halef, çılgına dönmüş, Bilal’i çıplak bedenle kızgın çakılların üzerine yatırıp göğsünün üzerine kızgın bir taşı koyarak şu şekilde haykırıyordu:

—Ya bu vaziyette öleceksin, ya da Muhammed’in rabbine inanmaktan vazgeçip, Lat ve Uzza’ya tapacaksın.

Gördüğü bu acımasız işkenceye rağmen Bilal:

—Allah birdir ve ben şirk ve putperestliğe asla dönmem diye haykırıyordu.

Taş yürekli birinin elinde esir bulunan bu siyah kölenin mukavemetine herkes hayret ediyordu.

Ümeyye B. Halef, Bilal’in verdiği bu cevap ve gösterdiği mukavemet karşısında zayıflıyordu sanki. Sinirine hâkim olamayarak, daha da cani bir hareketle, Bilal’in göğsünde bulunan o kızgın taşı eliyle bastırarak:

—Söyle, diye bağırdı. Muhammed’in dinine değil, Lat ve Uzza’ya tapıyorum. Hadi söyle yoksa seni bu şekilde öldürürüm.

Bilal, çektiği dayanılmaz acılara rağmen, sözlerini tekrarladı:

—Allah birdir ve ben şirk ve putperestliğe asla dönmem.

Orada bulunan Varaka B. Nevfel, gördüğü manzara karşısında ağlayarak, Ümeyye’ye döndü:

—Allah’a ant olsun ki, onu bu şekilde öldürürsen, onun kabrini ziyaretgâh yapacağım, diyerek, Ümeyye’yi ağır bir dille kınadı.

Ama Ümeyye oralı bile olmadı. İşkence yapmaya, kölesini inandığı dinden döndürmek adına zulmüne devam etti.

O esnada birinin yanlarına geldiğini fark ettiler. Gelen genç bir delikanlıydı. Ümeyye’ye yaklaşarak onu kolundan kavradı.

—Beni Ebu Bekir gönderdi. Köleni almak istiyor. Köleye karşılık ne istiyorsa istesin, vermeğe hazırım dedi.

Beklemediği bu teklife şaşıran Ümeyye, yerde yarı cansız yatan Bilal’i iyice süzdükten sonra, delikanlıya dönerek:

—İyi o zaman, dedi. Zaten bu kölenin bana daha fazla bir yararı olmaz. Baksana bütün kemikleri kırılmış. Al götür.

Sonuçta, Bilal hayattan tam umudunu kesmişken Allah’ın inayetiyle kurtulmuştu. Onu kurtaran imanının sağlamlığı ve dinine bağlılığıydı aslında. O günden sonra Hz. Muhammed(s.a.v)’in sadık yârenlerinden biri olarak, İslam dininin yayılması için bütün varlığıyla mücadele etmeğe başlamıştı.

 \* \* \*

 Kureyşlilerin zulümleri hız kesmeden sürmekte, kadın erkek demeden yeni dine mensup olanları canice emellerine meze yapmaya devam ediyorlardı. Nihayetinde Ammar’ı Yasir ve ailesinin de Hz. Muhammed’in dinine girdiğini öğrenmişlerdi. Bunun üzerine Ebu Cehil, birkaç kişiyle birlikte, yanlarında o küfür ordusunun askerleriyle Ammar’ın evine geldiler. Kapıya dayanıp dışarı çıkmalarını, aksi takdirde kapıyı kırıp zorla içeri gireceklerini söylediler. Ammar ‘ın babası Yasir, korkarak kapıya yaklaştı. Asla kendisi için değildi korkusu. Oğlu ve biricik eşi Sümeyye’ye zarar gelmesinden korkuyordu. Dışarıdakilerin tehditkâr haykırışları karşısında, kapıyı açmak zorunda kalmıştı.

 Ebu Cehil, askerlerin de yardımıyla içeri girip, Ammar ve anne- babasını dışarı çıkardı. Onları ellerinden ve ayaklarından bağladı ve ilk olarak Sümeyye’ye:

 —Söyle bakıyım, diye haykırdı. Senin rabbin kim?

 Sümeyye, gayet kararlı bir şekilde:

 —Allah-u Teâlâ, dedi. Muhammed de onun elçisi ve peygamberidir.

 Ebu Cehil, daha da hiddetlenerek, elinde tuttuğu putu uzattı:

 —Hayır, tanrım Lat ve Uzza’dır diyeceksin.

 Sümeyye tekrar aynı cümleyi tekrarladığında, Ebu Cehil şeytani bir atiklikle yanında duran askerin elindeki mızrağı kapıp, Sümeyye’nin karnına sapladı.

 Ammar ve babası Yasir gördükleri manzara karşısında dehşete düşmüşlerdi. Öyle ki Ammar artık olanlara bakamıyordu bile.

 Sümeyye aldığı darbe sonucunda, Kelime-i şehadet getirerek İslamı’n ilk şehidi olarak oracıkta Allah’ın rahmetine kavuşmuştu.

 Kâfirler aynı şekilde Yasir’i de oğlunun gözleri önünde canice şehit etmişlerdi. Sıra Ammar’a gelmişti. Müşrikler, bu defa daha da acımasız davranıyorlardı. Ammar’a en ağır işkenceleri yapıyor, aynı suallerle onu yolundan ve imanından saptırmaya çalışıyorlardı. Ammar, yapılan canice işkencelere daha fazla dayanamayacağını anlayınca, canını kurtarmak için, zahiren İslam’dan dönmeği kabul etti. Bunun üzerine Müşrikler Ammar’ı öylece orada bırakıp boş heveslerle geri döndüler.

 Belli bir müddet sonra, kendine gelen Ammar, pişmanlık dolu duygularla ağlayarak peygamberin huzuruna vardı ve durumu bütün ayrıntılarıyla o Hazrete anlattı. Peygamber efendimiz, Ammar’ı iyi tanıyor, onun ne kadar sadık bir Müslüman olduğunu biliyordu. Pişmanlık dolu bir edayla başını önüne eğmiş bir vaziyette oturan Ammar’ın omzunu okşayarak:

 —Kalbinde bir sarsılma vücuda geldi mi? Diye sordu.

 Ammar, kendinden emin bir şekilde:

 —Kalbim imanla doludur Ya Resulullah! Diye cevap verince, peygamber(s.a.v) şöyle buyurdu:

 —O halde hiç korkma ve kâfirlerin şerrinden kurtulmak için imanını gizle.

 Yaşanan bu olay üzerine Yüce Allah, Ammar’ın imanı hakkında Nahl suresinde şöyle buyurdu:

 **“İman ettikten sonra Allah’ı inkâr eden; -kalbi imanla yatışmış olduğu halde zorlanan (ve bu yüzden küfür sözü söyleyen) hariç- ama göğüslerini küfre açan kimselerin üzerine Allah tarafından gazap vardır. Ve onlar için büyük bir azap vardır.”**

 \* \* \*

 Müşriklerin zulümleri ve peygamberi karalama girişimleri bunlarla da sınırlı kalmadı. Mescid-ül Haram’da kuran okuyan Abdullah. B. Mesut’u öldüresiye dövmeleri, Ebuzer’i yine sırf İslam’ın nidasını haykırdığı için öldüresiye dövüp mescitten dışarı atmaları, peygamber efendimize istinaden yaydıkları sihirbaz, deli ve çeşitli çirkin yakıştırmalar Müslümanlara yaptıkları eziyetlerden bazılarıdır.

 Ebuzer ki, o İslam’ı ilk haykıran kişiydi. Hareketçi ve mücadeleci bir ruha sahipti. Batıl karşısında muhalefet bayrağını çekip sapıklıklarla savaşmak için yaratılmıştı sanki. İnsanların bir parça tahta ve taş karşısında eğilip ibadet etmeleri gibi büyük bir batılın karşısında susabilir miydi Ebuzer? Bu yüzden kısa bir süre Mekke’de kaldıktan sonra, gayretine yenik düşmüştü. Peygamber efendimizin huzuruna varıp:

 —Ey Allah’ın Resulü! Dedi. Bunca batıl iş karşısında artık gayretimin coşkusuna karşı duramıyorum. Ben ne yapmalıyım? Vazifem nedir?

 Hz.Peygamber(s.a.v), Ebuzer’in o coşkulu ve sabırsız girişimi karşısında şunları buyurdu:

 —Artık kavminin arasına dön ve onları İslam’a çağır. Benim ikinci bir emrime kadar kavminin arasından ayrılma.

 —Ant olsun Allah’a! Ben kendi kavmimin arasına dönmeden önce, İslam nidasını bu insanlara duyuracağım.

 Verdiği bu karardan sonra, Kureyşlilerin Mescid-ül Haram’da sohbetle meşgul oldukları bir sırada, mescide girerek:

 —Ey insanlar! Diye haykırdı. Bırakın artık kendi ellerinizle yaptığınız putlara tapmayı. Sizi yaratan ve nimetleriyle sizleri şereflendiren, göklerde ve yerdeki bütün sırları bilen Allah’ın önünde eğilin. Bırakın bu sapıklıkları. Bilin ki, Allah birdir ve Muhammed onun elçisi ve Peygamberidir.

 Bu feryat, Kureyşin kudretini açıkça mücadeleye çağıran ilk feryattı. Mekke de hiçbir akrabası ve ona destek olabilecek kimsesi olmayan birinin bu feryadı edecek cesareti gerçekten de mescitteki Kureyşlileri dehşete düşürmüştü. Nihayetinde o savunmasız adamın nidasından sonra, bütün Kureyşliler zalimane darbelerle Ebuzer’i dövmeye başladılar. Haber peygamber efendimizin amcası Abbas’a ulaşmıştı. Abbas hemen mescide koştu. Yerde takatsız yatan Ebuzer’i görünce, Kureyşlilere dönerek:

 —Yeter artık! Diye bağırdı. Adamı öldürecek misiniz?

 Kureyşin ileri gelen şeytanlarından biri ileri atılarak:

 —Bırak öldürsünler, dedi. O haddini aştı.

 —Haddini aşacak ne yaptı ki?

 —Daha ne yapsın? Gelip tanrılarımıza, dinimize hakaret etti. Ölümü çoktan hak etti o. Bırak sen karışma.

 Kureyşlilerin azgın hışmından Ebuzer’i nasıl kurtaracağını şaşıran Abbas, latif bir çare düşünmüştü.

 —Ey Kureyşliler! Dedi. Sizin hepiniz ticaretle uğraşıyorsunuz. Ticaret yolunuzda bu adamın kabilesi olan Gıfar Kabilesi’nin içinden geçiyor. Eğer bu genci öldürecek olursanız, Kureyşin ticareti tehlikeye düşer ve hiçbir ticaret kervanı o kabileden geçemez.

 Abbas’ın sözleri Kureyşlileri bir hayli etkilemişti. Menfaatlerini tehlikeye sokmak istemeyen Kureyşliler, bu sözlerden sonra Ebuzer’i Abbas’a teslim etmeği kabul ettiler. Abbas da o hareketli ve fevkalade yürekli genci alarak Peygamberin huzuruna getirdi. Olup bitenleri anlattıktan sonra, Peygamber efendimiz bu yeni talebesinin kabiliyetini ve mücadele sahasında batıla karşı gösterdiği şaşırtıcı gücünü görmüş ve mücadele zamanı henüz gelmediği için de ona kabilesine dönerek onları İslam’a çağırmasını tekrar emretti.

 Ebuzer, peygamberin emri ile kendi kabilesine geri dönerek, insanları Allah’a ibadet etmeğe ve insanları iyi huylara davet eden bir peygamberin zuhur ettiğini, yavaş yavaş gündeme getirmeğe, kendi kavmini İslam’a çağırmaya başladı.

 Bu tebliğ kısa zamanda sonuç vermeğe başlamış, ilk önce Ebuzer’in annesi ve kardeşi İslam’ı kabul etmişti. Kısa bir zaman içerisinde Gıfar Kabilesinin yarıdan çoğu İslam’ın hükümlerini kabul etmişti artık.

# BEŞİNCİ BÖLÜM

Artık Müslüman olanlara karşı yapılan eziyetler, tahammül edilemez bir hal almıştı. Müslümanlar Kureyşin eza ve cefasından kurtulmak ve İslami şiarları tutabilecekleri sakin bir muhit aramak için işlerinden, çocuklarından, akrabalarından ayrılıp, Mekke’yi terk etmeği düşünmüşlerdi. Fakat nereye gideceklerini bilemiyorlardı. Çünkü Arap Yarımadasını baştanbaşa putperestlik kapsamış, hiçbir noktasında tevhit nidasını yükseltme imkânı kalmamıştı. İçine düşmüş oldukları bu karmaşadan kurtulmak için, konuyu peygambere açmayı uygun bulmuşlardı. Onun kendilerine bir yol göstereceğinden emindiler.

 Müslümanların içinde bulunduğu zor koşullar ve gördükleri zulümden peygamberin haberi vardı ve bu durum kendilerini bir hayli üzüyordu. Beni Haşim kabilesi tarafından himaye olunduğu için kendisi her hangi bir tehdit ve zarar görmüyordu ama yaranının arasında, hiçbir desteği olmayan, cariye, köle ve kimsesiz kişiler çoktu. Kureyş eşrafı böyle kimseleri bir an bile rahat bırakmıyordu. Bu yüzden kendisine açılan başka bir yere hicret etme konusuna sıcak bakmıştı. Ashabını güvenli bir yere göndermek amacıyla, onlara şu şekilde buyurdu:

 —Habeşistan’a gidin. Orada hiç kimseye zulmedilmez. Çünkü orada güçlü ve adil bir hükümdar vardır. Doğruluk ülkesidir orası. Allah-u Teala yüzünüze bir kurtuluş kapısı açıncaya kadar gidin orada kalın.

 Peygamberin bu sözleri üzerine, Müslümanlardan dördü kadın, on, on beş kişi, kimisi yaya, kimisi de atlı olarak müşriklerin haberi olmadan geceleyin Cidde yoluna koyuldular. Müslümanlar, Cidde limanına vardıklarında Allah’ın inayetiyle iki ticaret gemisi Habeşistan’a doğru hareket etmek üzereydi. Müslümanlar Kureyşin korkusuyla adam başı yarım dinar ödeyerek hemen gemiye atladılar.

 Müslümanlardan bir grubun Habeşistan’a doğru yola çıkma haberi, Mekke eşrafının kulağına ulaşmıştı. Hiç zaman kaybetmeden bir grubu onları Mekke’ye geri döndürmek için görevlendirdiler. Fakat görevliler oraya yetiştiğinde gemiler çoktan Cidde kıyılarında uzaklaşmıştı.

 Bu hicretin ardından başka bir grup daha Habeşistan’a hicret etti. Bu grubun başında

Cafer B. Ebu Talib vardı. Böylelikle Habeşistan’daki Müslümanların sayısı seksen küsür olmuştu.

 Müslümanların Habeşistan’da serbest ve rahat bir hayat sürdüklerini öğrenen Mekke eşrafı, bu duruma çok öfkelenmişlerdi. Aralarında bu duruma çözüm ararken Ebu Cehil ayağa kalkarak:

 —Ey Mekke’nin seçkinleri! Dedi. Umarım ne kadar ciddi bir meseleyle karşı karşıya olduğumuzun farkındasınızdır. Bildiğiniz üzere Muhammed, Müslümanları yavaş yavaş Necaşi’nin sarayına nüfuz ettiriyor. Kim bilir yine neler planlıyor?

 Ebu Cehil’in sözleri üzerine Ümeyye telaşlı bir biçimde araya girdi:

 —Ne planlayacak canım. Belli ki yandaşlarını bizden korumaya çalışıyor.

 —Hayır! Korkarım ki durum zannettiğinden daha ciddidir. Beni korkutan şey, Müslümanların orada Necaşi’yi etkileyerek Müslümanlığa meylettirmeleri ve tüm Habeşistan’ı Müslümanlığın sağlam bir üssü haline getirdikten sonra, donanmış bir ordu tertipleyerek Arap yarımadasında putperestlik hâkimiyetine son vermeleridir.

 Ebu Cehil’in bu şeytanca sözleri, oradakileri dehşete düşürmüştü. Hicreti bu şekilde düşündüklerinde kendilerini korkudan alamıyorlardı. İşin ciddiyetini kavramaya çalışan Ebu Süfyan, endişeli bir edayla Ebu Cehil’e döndü:

 —Ne yapmamızı önerirsin? Eğer durum anlattığın gibiyse, sonumuz vahim demektir. Tanrılarımızdan da oluruz, saltanatımızdan da…

 —Hemen Dar-ün Nedve başkanları toplansın, Habeşistan şahına elçi gönderelim. Şahın ve vezirlerin gönlünü almak için de, onlara değerli hediyeler hazırlayalım.

 —Güzel fikir. Hemen hazırlıklara başlayalım o zaman.

 Zaman kaybetmeden Dar-ün Nedve toplanıp, Habeşistan’a gönderilecek elçileri ve onların Habeşistan şahına sunacakları metni belirlediler. Habeşistan’a gönderilecek kişileri seçerken ince eleyip sık dokumuşlar, bu iş için pişkinlik ve düzenbazlıkta ün salmış Amr B. As ve Abdullah B. Rabia’yı seçmişlerdi.

 Bu işi tezgâhlayanların başı sayılan Ebu Cehil, Elçileri yanına çağırarak gerekli talimatları vermeğe başladı.

 —Habeşistan hükümdarıyla görüşmeden önce, vezirlerin hediyelerini verin. Şahın huzurunda sizi desteklemeleri için olumlu görüşlerini kazanmaya çalışın. Şahın huzuruna çıktığınızda ise, orada bulunan Müslüman muhacirlerin birer düzenbaz olduklarını söyleyerek, onları akılsızlık, cahillik ve kendilerince yeni bir din uydurarak onları kandırmaya çalıştıklarını söyleyin. Böylece onları Habeşistan şahının gözünden düşürmeye çalışın.

 Amr B. As ve Abdullah B. Rabia, bu emirleri aldıktan sonra, Habeşistan’a doğru yola koyuldular.

 Habeşistan’a varan Kureyş elçileri önce vezirlerle görüşüp, hediyeleri takdim ettikten sonra, onlara şöyle hitap ettiler:

 —Sayın vezirler! Bizim gençlerimizden bir grup, atalarının dinini bırakıp, sizin de bizim de dinimize aykırı yeni bir din çıkarmışlar. Hal-ı hazırda sizin ülkenizde bulunmaktadırlar. Kureyş eşrafı ve büyükleri, Habeşistan kralından onların ülkeden çıkarılma emrini vermesini rica ediyorlar. Siz vezirlerden de ricamız, sultanın huzurunda bizleri teyit etmenizdir.

 Tamahkâr ve ileriyi görmekten gaflete düşmüş olan vezirler, padişahın huzurunda onları destekleyeceklerine dair söz verdiler. Ertesi gün şahın huzuruna çıkan, Kureyş elçileri, hediyeleri takdim ettikten sonra şunları ilettiler şaha:

 —Sayın Habeşistan hükümdarı! Akılları başlarında olmayan gençlerimizden bir grup, atalarının dinini terk etmiş, ne sizin ne de bizim dinimizle bağdaşmayan yeni bir din uydurmuşlardır. Bu grup son zamanlarda sizin ülkenize iltica etmiş ve sizin sunduğunuz özgürlükten istifade etmektedirler. Onların büyüklerinin sizden ricası, onların bu ülkeden çıkarılıp, kendi ülkelerine geri gönderilmeleridir.

 Bu sırada vezirlerin sesi yükselmeğe başladı:

 —Doğru diyorlar. Mültecilerin ülkemizden çıkarılması gerekiyor.

 Fakat bilgili ve adil bir şahsiyete sahip olan şah, vezirlerin söylediklerine de itimat etmeyerek:

 —Hayır! Dedi. Ben tahkik etmeden ülkeme sığınan o insanları bu iki insanın sözüne güvenerek kimseye teslim etmem. Önce mültecileri de dinleyeceğim. Eğer elçilerin söyledikleri doğru çıkarsa, o zaman onları size teslim ederim. Ama yalansa, onları himaye etmeğe devam edeceğim.

 Sözlerini bitirdikten sonra, bir memur görevlendirerek muhacirleri saraya çağırttı. Şah Müslümanlara dönerek:

 —Aranızda soracağım sorulara cevap verebilecek bir sözcünüz var mı? Diye sordu.

 Diğer Müslümanların da onayıyla Cafer bir adım öne çıktı.

 —Ben sözcülük etmeği kabul ediyorum.

 Habeşistan padişahı Cafer’e dönerek:

 —Soracağım sorulara cevap verebilecek misin, diye tekrar sordu.

 Cafer, kendinden emin bir şekilde:

 —Ben, ancak peygamberimden duyduklarımı söyleyeceğim, diye cevap verdi.

 Habeşistan padişahı, tekrar Cafer’e dönerek sormaya başladı:

 —Niçin atalarınızın dinini terk edip, bizim ve babalarınızın dinine aykırı bir dine meylettiniz?

 Şahın sorusuna Cafer şöyle cevap verdi:

 —Bizler cahil ve putperest bir topluluk idik. Boğazlanmamış hayvanları yemekten kaçınmıyorduk. Daima kötü işlerin peşindeydik. Komşuya saygımız yoktu. Düşkünler, güçsüzler zorbalara esir idi. Akraba akrabaya düşman idi. İşte böyle bir hayat sürdürüyorduk. Derken içimizden doğruluk ve temizlikle tanınan birisi kalkıp, Allah’ın emriyle bizleri tevhide çağırdı. Putperestliği kınadı, emaneti eda etmemizi, kötülüklere yaklaşmamamızı, akraba ve komşularımızla iyi geçinmemizi, kan dökücülük, zina, yalancı şahitlik, yetim malı yemek ve kadınları kötü işlere itham etmekten kaçınmamızı emretti. Namaz kılmamızı, oruç tutmamızı, mallarımızın vergisini vermemizi emretti. Biz de ona iman ettik, putperestliği bırakıp, tek bir Allah’a taptık. Onun haram dediğine haram, helal dediğine helal dedik. Fakat Kureyş bize tahammül edemedi. İnancımızdan dönüp tekrar taşlara, tahtalara tapmamızı, yeniden kötü işlerin peşinde gitmemiz için karşımıza dikildiler. Gece gündüz demeyip, bizi dinimizden döndürmek için bize işkence ettiler. Bir müddet onların karşısında direndik. Nihayet dinimizi korumak için her şeyimizden vazgeçip, Peygamberimizin tavsiyeleriyle Habeşistan’a iltica ettik.

 —Peygamberiniz buraya gelmeği size hangi sebepten dolayı tavsiye etti?

 —Burada hiç kimseye zulmedilmediğini ve sizin de adaletli ve güçlü olduğunuzu, bizleri himaye edeceğinizi söyleyerek, buraya gelmemizi tavsiye etti.

 Cafer’in, tatlı ve gönül okşayıcı sözleri kralı bir hayli etkilemişti. Tekrar Cafer’e dönerek, Peygamberinin semavi kitabından biraz okumasını istedi. Cafer orada okumak için Meryem Suresini uygun görmüştü. Bu sureyi okuyarak İslam’ın Hz.İsa ve Hz. Meryem

Hakkındaki görüşünü açıklamış oldu.

 Meclis bir süre sükûnetle geçti. Daha sonra kral gelen Kureyş elçilerine dönerek:

 —Bunların peygamberi ile benim peygamberim İsa aynı şeyleri söylüyor, dedi. Demek ki ikisinin de getirdiklerinin kaynağı aynıdır. Bırakın gidin. Ben bunları size teslim edemem.

 Bu meclis, vezirler ve Kureyş elçilerinin zannettiklerinin aksine, kendi zararlarına olmuştu. Cafer, Allah’ın inayetiyle Habeşistan kralı Necaşi’yi adeta büyülemiş ve aleyhte esen rüzgârı lehlerine çevirmeği başarmıştı.

 Politikacı ve düzenbaz bir kişi olan Amr B. As, uğradığı hezimeti hazmedememiş olacak ki, akşamleyin arkadaşı Abdullah B. Rabia’ya:

 —Yarın neye mal olursa olsun, dedi. Muhacirleri kralın gözünden düşürmeliyiz. Yarın kralın huzuruna çıkıp, aslında Müslümanların İsa hakkında Hıristiyanlık ilkelerine ters düşen bazı inançlar taşıdıklarını söyleyeceğim.

 Amr B. As’ın sözleri karşısında Abdullah B. Rabia ayağa kalkarak:

 —Sakın öyle bir şey yapma, dedi. Onların içerisinde bizimle akrabalık bağı olanlar var. Bu iddia onların canlarını tehlikeye sokabilir.

 Abdullah’ın muhalefetine rağmen Amr. B. As sözünde kararlıydı.

 Ertesi gün bütün vezirlerin eşliğinde tekrar kralın huzuruna çıktılar. Amr B. As, Krala hitaben Müslümanları göstererek:

 —Bunlar Hz. İsa hakkında Hıristiyanlık âleminin hüküm ve inançlarıyla asla bağdaşmayan bazı özel inançlara sahiptirler, dedi. Böylesi insanların varlığı ülkenizin resmi dini için oldukça büyük bir tehlike arz etmektedir. Bu konuda kendilerini sorgulayabilirsiniz.

 Oldukça akıllı ve sağduyulu biri olan kral, bu defa da tahkik etmeden herhangi bir girişimde bulunmadı. Tekrar muhacirleri saraya çağırttı. Cafer, tekrar Müslümanların sözcüsü olarak öne çıktı. Necaşi, Cafer’e dönerek:

 —Kureyş elçileri, sizin Hz. İsa hakkında, Hıristiyanlığın hüküm ve inancına aykırı, özel bir inanç taşıdığınızı söylediler, dedi. Bana anlatır mısın, sizin Hz. İsa hakkındaki inancınız nedir?

 —Cafer şu şekilde cevap verdi:

 —Hz. İsa hakkındaki bizim inancımız, peygamber efendimizin bizlere aktardıklarıdır. O Allah’ın kulu, resulü, ruhu ve kelimesidir. Allah-u Teala onu tertemiz, bakire Meryem’e ihsan etti.

 Cafer’in sözleri Necaşi’nin çok hoşuna gitmişti.

 —Ant olsun Allah’a, dedi. İsa’nın makamı bundan fazla değildi.

 Bunun üzerine kral, Müslümanlara tam bir serbestlik vererek, onların inançlarını beğendiğini dile getirdi ve Kureyş’in kendisine gönderdiği hediyeleri geri vererek:

 —Allah-u Teala, bu kudreti bana verdiği zaman ben den rüşvet almadı ki, ben de bu yolla geçineyim, dedi.

 Delegeleri Habeşistan’dan hayal kırıklığı ile dönünce, Kureyşliler Müslümanları geri almayı amaçlayan çabalarının başarısızlığa uğradığını kesinlikle anlamışlardı. Bunun üzerine, Kureyş kabilesinin şefleri, çevrelerinde yaşayan Müslümanlara yönelik baskıları çeşitlendirmeğe yöneldiler. Bu amaçla Müslümanların yiyeceksiz ve içeceksiz bırakılmalarına, onlarla her türlü sosyal ilişkinin yasaklanmasına yöneldiler. Çünkü Ebu Talib ve Haşimoğulları, Hz.Peygamber(s.a.v)’i yaygın biçimde desteklemekten, ona her türlü yardımı yapmaktan vazgeçirilememişti.

 Bunun üzerine, Mekke eşrafı Müslümanlarla alış veriş yapmayı, sosyal ilişki kurmayı ve evlenmeyi boykot etmeyi içeren, zalimane bir belge hazırlamayı tasarladı. Bu boykot belgesi Kureyşli firavunlardan kırk kişilik bir heyetçe imzalanarak yürürlüğe sokuldu.

 Durumun ciddiyetini kavrayan Ebu Talib, amcaoğulları Haşimoğulları ve Mutalliboğulları’yla birlikte Mekke’nin yanı başında bulunan dar bir vadiye sığınmayı uygun görmüştü. O vadide bütün kabile mensupları bir araya toplanarak, son nefeslerini verene kadar Allah Resulüne ulaşılmasına fırsat vermeyeceklerine dair söz verdiler.

 Peygamberimizin amcalarından olan Ebu Leheb, gerçek niyetini açığa vurarak,

Mekke’li müşriklere gidip onları desteklediğini söyledi. Müslümanlar sırf inançlarından dolayı yokluk ve musibetin kuşatması altında kalmışlardı.

 Bu kuşatma sırasında Müslümanlara hiçbir şey ulaşmıyordu. Bir tek vadiye gizlice girebilen Kureyşliler, birkaç parça şey getirebiliyorlardı. Kureyşlilerin bu yardımlarının sebebi ise, akrabalık, hemşerilik ve acıma duygusundan kaynaklanıyordu.

 Müslümanlara ve Resul-u Ekrem’e uygulanan bu dayanılması zor boykotun üzerinden tam üç yıl geçmesi üzerine Yüce Allah’ın inayeti ve kerametiyle bir ağaç kurdu gelerek, Kâbe’nin iç duvarına asılmış olan boykot belgesini “Senin adın ile Allah’ım” kelimeleri dışında kalan kısmını kemirerek yedi. Yüce Allah’ın, olup bitenleri peygamberine bildirmesi üzerine Peygamber, Allah’tan gelen bu vahyi Ebu Talib’le paylaştı. Bunun üzerine Ebu Talib, peygamberimiz(s.a.v)’i de yanına alarak, Mescidü-l Haram’a gitti. Kureyş ileri gelenleri büyük bir saygı gösterisiyle Ebu Talib ve Peygamberi karşıladılar. Çünkü Müslümanların teslim olup, ilahi risalet ile ilgili tutumlarından vazgeçtiklerini sanmışlardı. Ebu talib, oradakilere hitaben şunları söyledi:

 —Amcamın oğlunun bana verdiği habere göre, yüce Allah boykot belgeniz üzerine bir ağaç kurdu saldı ve bu kurt Allah’ın adı dışında kalan yazılı yerleri kemirip yedi. Eğer bu haber doğru ise amcamın oğluna karşı başlattığınız bu olumsuz tutuma son vereceksiniz. Yok, eğer yalan söylüyorsa onu size kendi ellerimle teslim ederim.

 Kureyş şeflerinden Ümeyye, Ebu Talib’in bu sözleri karşısında keyiflenerek:

 —Ey Ebu Talib! Dedi. Nihayet bize karşı insafa geldiğini görüyorum.

 Ebu Talip, kendinden emin bir edayla:

 —Sen bunları boş ver de kalk boykot belgesini getir, diye cevap verdi.

 Hemen boykot belgesini getirip, muhafazasını açtılar. Gördükleri manzara karşısında dehşete düşmüşlerdi aynen Peygamber efendimizin dediği gibi boykot belgesinin Allah’ın ismi dışında kalan kısmı yenmişti.

 Nihayetinde Kureyş firavunları verdikleri sözü tutmadılar ama Yüce Allah onları bir kez daha rezil etti. Gördükleri hiçbir şeyden sükûn bulmayan o şeytanlar, peygambere ve peygamberin risaletine karşı güttükleri düşmanca tavırdan vazgeçmediler. Aksine daha da şiddetli bir biçimde baskılarını ve zulümlerini arttırdılar.

 \* \* \*

 Bi’setin onuncu yılında Müslümanlar kuşatmadan çıkmışlardı. Artık eskisine nazaran daha itibarlı ve daha güçlüydüler. Maruz kaldıkları kuşatma, İslam’dan ve Müslümanlardan daha fazla söz edilmesine ve Arap yarımadasının her tarafında tanınmasına yardımcı olmuştu. Bu durum Kureyşin şeytanlarını daha da kudurtmuş, onları ahmakça planlara itmişti.

 İnsanların Kuran’a inanmalarını önlemek, peygamber efendimizi karalamak için, kendi aralarından çok zeki ve becerikli bir kişi olan Nazr B. Haris’i seçip, halkı Kuran ve peygambere kışkırtması için görevlendirdiler. Haris, ömrünün bir kısmını Hire ve Irak’ta geçirdiği için, İran şahları Rüstem ve İsfendiyar gibi yiğitler hakkında ve İran’lıların hayır ve

şer konusundaki inançları hakkında bilgi sahibiydi. Haris, sokakta pazarda İran hikâyeleri ve

İran şahlarının maceralarını anlatarak, insanları peygamberin sözlerini dinlemekten uzak tutmaya çalışıyordu. Bir gün yine sokakta oturmuş, etrafına toplanan kalabalığa sesleniyor, uyduruk hikâyelerle oradakileri etkilemeğe çalışıyordu. Söz Kuran’dan açılınca, etrafında toplanan kalabalığa hitaben, sesini yükselterek şöyle dedi:

 —Ey insanlar! Benim söylediklerimle Muhammed’in söylediklerinin farkı ne? O sizlere

Allah’ın kahrı ve gazabına düçar olmuş kavimlerin öyküsünü anlatıyor. Bense nimetler içinde boğulmuş, uzun yıllardır yeryüzünde hüküm süren bir topluluğun hikâyesini naklediyorum.

 Onun bu ahmakça sözüne karşılık orada bulunan kalabalık arasından bir kişi ayağa kalkarak:

 —Yeter artık! Diye bağırdı. Saçma sapan sözlerinle az kafamızı ütüle. Her gün, her gün aynı hikâyeleri anlatıyorsun. Başka hikâye bilmiyor musun? Ama Muhammed her geçen gün başka başka sözler naklediyor bizlere. Hem de senin anlattıklarından daha mantıklı ve daha etkileyici sözler… Git hikâyelerini sen çocuklara anlat. Belki onları eğlendirebilirsin.

 Haris, kendisine karşı gösterilen bu beklenmedik tepki karşısında iyice ahmaklaşmıştı. Ne diyeceğini hesap etmeden tekrar saçmalamaya başladı:

 —Lütfen sakin olun! Sıkıldıysanız yeni hikâyeler öğrenip, anlatabilirim size. Yeter ki Muhammed’in o büyülü sözlerine aldanmayın.

 Ama onun bu çırpınışları nafileydi. Kalabalık kendisine hakaret ederek bir bir dağılmaya başlamıştı. O günden sonra da hikâyelerini anlatabileceği hiç kimseyi bulamamıştı etrafında.

 Peygambere karşı uydurulan bu ithaflar karşısında, Allah-u Teala, şunları buyurmuştur:

 **“Yine dediler ki: “(Bunlar) öncekilerin masallarıdır. O, onları yazdırmıştır ve sabah akşam kendisine okunmaktadır.” De ki: “Onu göklerdeki ve yerdeki gizliliği bilen (Allah) indirdi. O, çok bağışlayan ve Rahimdir.”**

\* \* \*

 Peygamberimiz (s.a.v), Allah’ın dinini yaymak, insanları kurtuluşa davet etmek adına birçok eziyet ve hakarete maruz kalmıştı. Muhakkak bu eziyetlerin en içler acısı olanlarından biri, Mekke şeytanlarından biri olan Ebu Cehil’in peygamber efendimize hakaret etmesi ve onu kalabalık bir topluluğun önünde aşağılamaya çalışmasıdır.

 Bir gün Hz. Peygamber efendimiz yine Safa’da toplanan küçük bir kalabalığa İslam’ın hakikatlerini anlatıyor, onları Allah’ın sunduğu kurtuluş yoluna çağırıyordu. Oradan geçen Ebu Cehil, bu olaya şahit olunca, damarlarında dolaşan şeytanın dürtüklemesiyle yolunu değiştirip, kalabalığın arasına daldı. Büyük bir küstahlıkla peygamberin sözünü keserek, yüksek sesle:

 —Yeter Muhammed! Diye bağırdı. Nereden uydurduğunu bilmiyorum ama tanrılarımızı rahat bırak artık. Dinimize ve tanrılarımıza hakaret etmene daha fazla izin veremem. Yalanlarınla ve söylediğin sihirli şiirlerle insanları kandırmaktan vazgeç, yoksa ben vazgeçirmeği bilirim.

 Hz. Peygamber(s.a.v) , ona hiçbir şey demedi. Hiçbir cevabın onun taşlaşmış kalbine çare olmayacağını biliyordu. Bu yüzden, sessizce evine döndü.

 Bunun üzerine Ebu Cehil, orada toplanan kalabalığa dönerek:

 —Gördünüz işte, dedi. O sihirli sözlerle sizi etkilemeğe çalışıyor. Ama sıkıya da gelince arkasına bile bakmadan kaçıyor. Uyanın artık. Tanrılarınıza ve dininize sahip çıkın. Onun uydurma dinine girenlerin akıbetini gördünüz. Bizim tanrılarımız bizleri bolluk ve refah içinde yaşatırken, onların Allah’ı niye onlara yardım etmiyor, niye onları sıkıntıdan kurtarmıyor, düşünün artık.

 Orada toplanan kalabalığı dağıttıktan sonra, büyük bir keyifle Mekke’nin yakınında Kureyşlilerin toplandığı yere gitti.

 Aynı gün peygamber efendimizin amcası ve sütkardeşi olan Hamza, yayı omzunda avdan dönüyordu. Her zaman yaptığı gibi, yine Kâbe’yi ziyaret ve tavaf etmek, Kâbe’nin etrafındaki toplantılara başvurmak için Kâbe’ye yöneldi. Kâbe’deki işlerini halledip eve dönerken, Ebu Cehil’in peygambere karşı sergilediği küstahlığa şahit olan Abdullah B. Cüd’an’ın cariyesi karşıladı Hamza’yı:

 —Ya Hamza! Dedi. Ebu Cehil’in Yeğenin Muhammed’e yaptıklarını duymadın mı?

 Hamza, merakla kadıncağızın sözünü kesti:

 —Ne yapmış, çabuk anlat.

 —Ne yapmamış ki, kalabalık bir topluluğun önünde Muhammed’e küstahlık ederek onu azarlamış. Onu aşağılamış ve dinine sövmüş.

 Cariyenin sözleri karşısında Hamza iyice çileden çıkarak, atını tekrar Kâbe’ye sürdü. Kâbe’nin etrafında toplanan kalabalığı uzun uzun süzdükten sonra, kalabalığın arasında Ebu Cehil’i fark etti. Hiçbir şey söylemeden yanına yaklaştı. Avda kullandığı yayını çıkararak, Ebu Cehil’in kafasına indirdi. Sonra yerde kanlar içinde yatan o şeytana dönerek yüksek sesle:

 —Sen mi Muhammed’e sövüyorsun? Diye bağırdı.

 Korkudan ne yapacağını şaşıran Ebu Cehil:

 —Evet, evet, diye kekeledi. Ama bir daha olmayacak. Çok pişmanım. Ne olur acı bana. Acı bana Ya Hamza!

 Hamza, sesini daha fazla yükselterek, etrafta toplanan kalabalığın da dikkatini sözlerine çekmek istermiş gibi:

 —Bundan böyle ben de ona iman ediyorum, diye haykırdı. Onun dediğini ben de söylüyorum. Gücün yetiyorsa ona yaptıklarını bana da yap.

 Hamza’nın tehdidi karşısında, korkudan titriyor, cevap verecek takatı kendinde bulamıyordu. Çünkü o dönemin en hatırı sayılır pehlivanlarından biriydi Hamza. Kolay kolay hiç kimse onunla hasım olmak istemezdi bu yüzden.

 Hamza, oradan uzaklaştıktan sonra, kalabalığın arasından biri, yerde yatan Ebu Cehil’e:

 —Ey Ebu Cehil! Dedi. Hamza galiba başını kırmış. Baksana kanıyor.

 Ebu Cehil, bir türlü sükûn bulmayan şeytani hislerinin tesiriyle:

 —Başımın kırılması falan umurumda değil, diye cevap verdi. Beni en çok üzen Hamza’nın Müslüman olmasıdır. Eyvahlar olsun ki korktuğum başıma geldi.

 Korkmakta da haklıydı. Çünkü Hamza gibi bir dayanak, onun gibi bir yiğit, İslam’ın yayılması ve Peygamberin emniyeti açısından önemli bir unsurdu. Öyle ki onun Müslüman olması demek, Kureyşlilerin önemli bir güç kaybına uğramaları demekti. Bir o kadar da Peygamber ve ona inanan Müslümanların güçlenmesi ve itibarının artması anlamına geliyordu.

 \* \* \*

 İslam dininin yayılmasını önlemek ve Peygamber efendimizi insanlar karşısında küçük göstermek adına başvurdukları bütün şeytanlıkları geri tepen, başvurdukları bütün eylemlerle farkında olmadan İslam’ın yayılması, Peygamber’in insanların gözünde yücelmesi ve itibarının artmasına yardımcı olan Mekke Firavunları, büyük bir çıkmaza girmişlerdi. Çünkü ne yaparlarsa yapsınlar, bir türlü Hz. Muhammed’in insanlara tebliğ ettiği İnkılâbın önünü kesemiyorlardı. Günden güne Müslüman olanların sayısı artıyor, günden güne kendi saltanatları zayıflıyordu.

 Yine Ebu Süfyan’ın evinde toplanmış, şeytanca çözüm yolları üretmek için istişare ediyorlardı. Her geçen gün biraz daha çaresizlikleri artıyor, içine düştükleri çaresizliğin etkisiyle vahşi içgüdüleri azdıkça azıyordu. Bu çaresizliğe bir anlam veremeyen Ebu Süfyan’ın eşi Hinde, kocasına dönerek:

 —Sen ki, Mekke’nin hâkimisin, diye haykırdı. Gücün azametin bütün Arap yarımadasında meşhurdur. Bu çaresizlik niye?

 Sonra orada bulunan diğer Şeytanlara döndü.

 —Ve siz Kureyş’in Efendileri! Sizler ki Mekke’nin en zengin ve en seçkin kişilerisiniz. Servetinizin ve itibarınızın namını duymayan kalmamış. Niye öyle miskin miskin oturuyorsunuz?

 Hinde’nin o öfkeli haykırışı karşısında Ebu Süfyan zavallı bir eda ile:

 —İyi de sevgili eşim, dedi. Ne yaptıysak ters tepti. Biz Muhammed’i insanlara kötüledikçe, Muhammed insanların gözünde büyüdü, itibarı arttı. Biz insanlar üzerinde baskı kurdukça, onları korkutmaya çalıştıkça, onlar daha güçlü bir inançla bağlandılar Muhammed’in dinine. Söyle bakayım, daha ne yapabiliriz?

 Ebu Süfyan sözünü bitirir bitirmez Ebul Hakem B. Hişam söze karıştı:

 —Baksana, Muhammed Medinelileri de kandırarak kendi safına çekti. Medine’nin çobanları bile Müslüman oldular. Ben anlayamıyorum, Muhammed’i böylesine güçlü kılan ve insanları etkileyen yönü nedir?

 Velid b. Muğire cevaben:

 —Ne olacak canım, dedi. Tabi ki insanlara vaat ettikleri… Düşünsen bütün insanlar eşittir diyor. Köleliği tasvip etmeyen sözleri var.

 Hinde, öfkeyle tekrar atıldı:

 —Efendiler! Bırakın şimdi Muhammed’in faziletlerini anlatmayı. Bu durumdan nasıl kurtulacağız, tekrar tanrılarımızın itibarını nasıl kazanacağız siz onu düşünün. Her halde teslim bayrağını çekecek değilsiniz değil mi?

 Ebu Cehil:

 —Tabi ki hayır! Diyerek ayağa kalktı. Benim bir düşüncem var. Bütün yolları denedik ama muvaffak olamadık. Ben diyorum ki sorunu kaynağından halledelim.

 Ebu Süfyan merakla sordu:

 —Nasıl yani? Biraz açık konuşur musun?

 —Hemen haber salalım. Muhammed’i öldürene büyük bir ödül vaadinde bulunalım. Başka da çaremiz yok sanırım.

 Ebu cehil yine şeytanlığını yapmış, bitmek tükenmek bilmeyen düşmanlık duygusuyla, yine fitne tohumlarını ekmişti oradakilerin beynine. Nihayetinde Ebu Cehil’in önerisi Mekke firavunları tarafından uygun görülerek, kendi yandaşlarına haber salındı.

 Bu habere ilk gelen Hattab oğlu Ömer olmuştu. Kendisine sunulan şartları kabul ederek Hz. Muhammed(s.a.v)’ i öldürmeği uhdesine almıştı.

 Ömer’in kendisine sunulan teklifi hemen kabul etmesinin nedeni, o dönemde Mekke’nin karmaşık durumundan duyduğu rahatsızlıktı. Çünkü Mekke ehli ikiye bölünmüş,

Kureyş’in rahatı ve huzuru kaçmıştı. Ömer bu durumun düzelmesinin çaresini Peygamberi öldürmekte görüyordu.

 Bu niyetle Peygamberi aramaya koyuldu. Mekke sokaklarında karşısına çıkan her kese soruyordu. Neticede Çok samimi bir dostu olan Naim B. Abdullah’a rastladı. Naim B. Abdullah, Ömer’i kılıç kuşanmış bir şekilde görünce:

 —Hayrola Ömer! Dedi. Nereye gidiyorsun?

 —Muhammed’i arıyorum. Nerede olduğunu biliyor musun?

 —Hayırdır! Muhammed’le ne işin olabilir ki senin?

 —O, Kureyş arasında ayrılıklara neden oldu. Onların aklına gülüyor, dinini, tanrılarını aşağılıyor. Bu sorunu kökünden çözmeye, onu öldürmeğe gidiyorum.

 Ömer’in sözlerini duyan Naim,

 —Kendini aldatma, dedi. Onu öldürürsen Abd-i Menaf oğullarının seni sağ bırakacağını mı sanıyorsun? Madem o kadar doğrucusun, önce kendi akrabalarını düzelt.

 —Sen ne söylüyorsun be adam! Benim akrabalarıma ne olmuş ki onları düzelteyim?

 —Kız kardeşin Fatıma ve kocası Müslüman olmuş, öldürmeği düşündüğün Muhammed’in dinine girmişler.

 Ömer, Naim’in söyledikleri karşısında öfkeden kuduracak hale gelmişti. O anda peygamberi öldürmeği, Kureyşlilerin teklifini falan unutmuştu öfkeden. Hemen eniştesinin evine doğru yola koyuldu. Öfkeden kuduruyordu. Kılıcın kabzasını büyük bir hınçla sıkarak:

 —Eğer duyduklarım doğruysa, ikinizi de geberteceğim, diye sayıklıyordu.

 Eniştesinin evine yaklaştığında, içerden güzel ve etkili bir sada ile okunan Kuran sesini duydu. İyice çileden çıkmıştı. O anki öfkeyle kapıya dayandı.

 —Fatıma aç kapıyı! Açın kapıyı yoksa kapıyı kırıp içeri gireceğim.

 Fatıma ve Sait, Ömer’in geldiğini anlayınca, Kuran öğretmenleri Habbab B. Eret’i evin bir köşesine saklayıp, okudukları Kuran sayfalarını da ortadan kaldırdılar. Sait, korku dolu bir edayla gidip kapıyı açtı. Ömer, selam dahi vermeden, büyük bir hiddetle içeri girdi.

 —İçerden gelen ses neydi? Diye sordu.

 Fatıma, sesi titreyerek:

 —Ne sesi abi, diye kekeledi. Biz bir şey duymadık.

 Ömer, kız kardeşinin verdiği cevap karşısında daha da hiddetlenerek:

 —Duyduğum kadarıyla, atalarımızın dinini bırakıp, Muhammed’in uydurduğu dine girmişsiniz, öyle mi? Diyerek eniştesine saldırdı. O anda ne yapacağını şaşıran Fatıma, kocasını korumak için araya girdi. Ömer, araya giren kız kardeşinin başını kılıcının ucuyla yaraladı. Üstü başı kan içinde kalan Fatıma, öfkeli bir sesle:

 —Evet! Dedi. Duydukların doğru. Biz dinimizden dönüp, Müslüman olduk. Allah ve Resulüne iman ettik. Artık ne yaparsan yap, bizi imanımızdan döndüremezsin.

 Kana boyanmış yüzü ve yaşlı gözleriyle, cüretkâr bir tavırla kardeşinin karşısına dikilip dinini haykıran kadıncağızın içler acısı hali, o anda Ömer’i etkilemişti. Eniştesi Sait’i bırakarak olduğu yere çökmüş, pişmanlık dolu hislerini teskin etmeğe çalışıyordu sanki. Kafasına aldığı darbeyle iyice sabrı tükenen Fatıma, abisinin yaptıkları karşısında dinini savunmaya devam ediyordu:

 —Benim dinimde insanları zorla dininden döndürmek, insanları makam ve servet ölçütleriyle bir birlerine üstün kılmak yoktur. Benim dinimde insanların hepsi eşittir. Kölelik yoktur. Allah’ın yarattığı her şey, cinsiyet ayrımı yapılmaksızın her insan değerlidir. Sizin dininizde olduğu gibi kız çocuklarını günahsız yere, boş kuruntuları yüzünden, diri diri toprağa gömmek yoktur. Şimdi söyle abi, beni bu güzel hükümlerden döndürmek için hangi bahaneyi sunuyorsun?

 Ömer’in haleti iyiden iyiye karışmıştı. Fatıma’nın sözleri yaydan fırlayan ok gibi saplanmıştı yüreğine. Daha küçücük bir yavrucakken diri diri toprağa gömdüğü yavrusu gelmişti aklına. O anda kızını niye toprağa gömdüğüne bir bahane bulamıyordu.

 Pişmanlık tadan bir mırıltıyla kardeşine döndü:

 —O Kuran sayfasını bana verir misin?

 —Hayır, onu sana veremem.

 —Beni yanlış anlama, amacım o sayfaya zarar vermek değil. Sadece Muhammed’in sözlerine dikkatle bakmak istiyorum.

 —Sana nasıl inanayım abi? Sen ki nereyse Muhammed’in dinine girdik diye bizi öldürüyordun…

 —Sana söz veriyorum kardeşim. Şimdi o Kuran sayfasını bana getir.

 Fatıma, abisinden aldığı söze güvenerek, yavaşça ayağa kalkıp, sakladığı Kuran sayfasını getirdi.

 —Al işte Hz. Peygamber (s.a.v)’in sözleri…

 —Ben buraya gelmeden önce bunu kim okuyordu?

 —Ona zarar vermeyeceğine de söz veriyor musun?

 —Söz, Allah’a ant olsun ki ona zarar vermeyeceğim. Şimdi bu sayfayı kimin okuduğunu söyle. Tekrar okumasını istiyorum.

 Fatıma, tedirgin bir halde, diğer odaya geçerek, orada saklanan Kuran öğretmenleri Habbab B. Eret’i Ömer’in yanına getirdi. Ömer, yaşlı adamı karşısında görünce, elindeki Kuran sayfasını ona uzatarak:

 —Al ve oku! Dedi. Benden korkmana gerek yok. Sadece bu sayfada yazanları dinlemek istiyorum.

 Habbab B. Eret, kendisine uzatılan, Taha Suresinden birkaç ayet yazılı olan sayfayı alıp, güzel ve etkileyici sesiyle okumaya başladı:

**“Ta. Ha. Biz sana Kuran’ı zahmete düşmen için indirmedik. Ancak (Allah’tan) korkan için bir öğüt olarak (indirdik). Yeri ve yüce gökleri yaratan (Allah) tarafından indirilmiş (bir kitaptır). O Rahman, Arş’ı kuşatmıştır. Göklerde, yerde, bu ikisinin arasında ve toprağın altında ne varsa hepsi O’nundur. Sen sözü açığa vursan da (gizlesen de birdir). Çünkü muhakkak O, gizliyi de ondan daha gizlisini de bilir.”**

Okunan muhkem ayetler Ömer’i etkilemişti. Birkaç saniye öncesine kadar İslam ve Kuran’ın bir numaralı düşmanlarından olan Ömer, tavrını yolunu değiştirmeğe karar vermiş, bu düşünceyle kalkıp, doğruca Peygamber(s.a.v)’in oturduğu eve doğru yola koyuldu. Ömer’deki bu inanılmaz değişim, kız kardeşi Fatıma ve eniştesi Sait’i oldukça şaşırtmış ve onları sevindirmişti. Çünkü artık inançlarını Ömer’in korkusu olmaksızın, doya doya yaşayabileceklerdi.

Ömer, sorup soruşturup Peygamber efendimizin oturduğu evi bulmuştu nihayet. Kendinden emin bir şekilde kapıyı çaldı. Peygamberimizin yaranlarından biri kalktı ve kapının aralığından dışarı baktı. Kılıcını kuşanmış bir şekilde kapının önünde bekleyen Ömer’i görünce, hemen peygamber efendimizin huzuruna koştu:

—Ya Resulullah! Dedi. Hattab oğlu Ömer, kılıcını kuşanmış bir vaziyette kapının önünde bekliyor.

Hamza hemen ayağa kalkarak:

—Kapıyı aç da gelsin, dedi. Eğer iyi niyetle gelmişse ağırlarız. Aksi takdirde öldürürüz.

Hamza’nın bu sözlerinden sonra, adamcağız koşup hemen kapıyı açtı ve Ömer’i içeri buyur etti. Ömer, peygamber efendimizin huzuruna varınca dizlerinin üzerine çöktü. Kılıcını çıkarıp dizlerinin üzerine koyarak:

—Sana iman etmeğe geldim Ya Muhammed! Dedi. Bu güne kadar yaptıklarımdan dolayı çok pişmanım. Kureyşliler beni, seni öldürmem için göndermişlerdi ama kız kardeşim Fatıma’nın evinde senin sözlerini, yani Kuran’ı dinledim ve anladım ki Allah birdir ve sen Onun Resulü ve elçisisin.

Böylece Ömer, Peygamber efendimiz (s.a.v) ve ashaptan bir grubun huzurunda Müslüman oldu.

\* \* \*

Kureyş’liler uğradıkları bu yeni hezimetten sonra, yine Ebu Süfyan’ın evinde toplandılar. Yaşananlara bir türlü akıl erdiremiyorlardı. Velid, ayağa kalkarak oradakilere hitaben:

—Bu nasıl bir sihirdir efendiler! Dedi. Muhammed’in üstüne kimi salsak gidip Müslüman oluyor. Ömer’e bakın. Kim derdi ki Muhammed’e karşı nefretle yüklü olan o İslam düşmanı Ömer gidip Muhammed’e iman edecek? Biz onu Muhammed’i öldürsün diye gönderdik, ama ne oldu? O da gidip Muhammed’e biat etti.

Ebu Süfyan, Velid’in sözünü kesti:

—Bu böyle gitmez. Baksanıza İslam günden güne yayılıyor. Başka çaremiz kalmadı. İçimizden birkaç kişi toplanıp, bizzat Muhammed’le görüşmeğe gideceğiz.

Utbe:

—İyi de Muhammed’le neyi görüşeceğiz? Diye sordu.

—Kureyş’in arasında vücuda gelen bu ayrılıktan ve ikilikten dolayı duyduğumuz rahatsızlığı dile getirelim. Bu ikiliği ortadan kaldırmak adına her türlü fedakârlığa hazır olduğumuzu, gerekirse bazı şartlarla ona iman edebileceğimiz vaadinde bulunalım.

Velid, ayağa kalkarak:

—Sen delirdin mi Ebu Süfyan? Diye yüksek sesle haykırdı. Muhammed’e iman etmek de nereden çıktı. Asıl amacın ne onu söyle bize.

—Asıl amacım budur ki, Muhammed’den yapamayacağı bir şey isteyeceğiz. Mesela bize peygamber olduğuna inanmamız için bir mucize göstermesini isteyebiliriz.

Ebu Süfyan’ın planı, her zaman olduğu gibi çaresizlik içinde şuurlarını yitiren Kureyş eşrafının aklına yatmıştı. Bu plan dâhilinde gün batımından sonra, Ebu Süfyan, Utbe, Şeybe, Nazr b. Haris, Ebul Bahteri, Velid, Ebu Cehil ve As b. Vail gibi Kureyş ileri gelenlerinden oluşan bir heyet, Kâbe’nin yanında bir yerde toplanıp, bizzat peygamber efendimizle görüşmek üzere yola koyuldular. Kararlarını uygulamaya koymak için, hemen bir elçi gönderip peygamber efendimizi toplantıya davet ettiler. Peygamber efendimiz bu haberi duyunca, onları hidayet etmek umuduyla kalkıp Mescid-ül Haram’a gitti. Kureyşliler, biraz oradan buradan konuştuktan sonra, asıl meseleyi açtılar. Kureyşin içinde bulunduğu ikilik ve ayrılıklardan duydukları rahatsızlığı dile getiren Ebu Süfyan, Peygamber efendimize:

—Eğer şartlarımızı kabul edersen, sana iman etmeğe hazırız, dedi.

Şartlarının ne olduğu sorulduğunda da şöyle devam etti:

—Senden istediğimiz şey bize peygamber olduğunu ispatlamandır. Mesela bir mucize gösterebilirsin bize.

Bu akıl almaz istek üzerine nasıl bir mucize bekledikleri sorulunca Ebu Cehil Şeytanı ayağa kalkarak:

—Ayın ikiye bölünmesi, dedi. Eğer sen peygambersen, Allah’ından iste ayı ikiye bölsün. Ancak o zaman senin peygamber olduğuna iman ederiz. Aksi takdirde, insanların beynini yıkamayı, onları etkili sözlerinle kandırmayı bırakacaksın.

 Peygamber efendimiz, ayağa kalktı ve oradakilerin dışarı çıkmasını istedi. Her kes dışarı çıktıktan sonra, gökyüzünde parlak bir tepsi gibi parlayan aya, parmaklarıyla işaret buyurdu. Allah’ın izniyle ay, ikiye bölündü. Orada olanların hepsi bu olaya şahit olmuşlardı. Ama türlü bahaneler göstererek, peygamber efendimize iman etmediler. Çünkü kalpleri Allah’ın dinini kabul etmeyecek kadar kararmış ve taşlaşmıştı.

Peygamber efendimiz, daha sonra oradakilere dönerek Allah’ın şu sözlerini buyurdu:

 **“Yaklaştı kıyamet ve yarıldı ay ve onlar bir delil gördüler mi yüz çevirirler de sürüp giden bir büyü derler.”**

\* \* \*

Kureyşliler, kendi gözleriyle gördükleri o olağanüstü Mucize karşısında dahi peygambere iman etmemişlerdi. Çünkü peygambere karşı hissettikleri kıskançlık duygusu, kalp gözlerini kör etmişti. Öyle ki Kuran’ın Mekke ve Taif gibi önemli şehirlerin seçkinlerine değil de Yetim ve fakir olan Muhammed(s.a.v)’e indirilmesi olayı Kureyş eşrafı arasında tartışılan önemli bir konu haline gelmişti.

Bir gün yine Mescid-ül Haram’da oturup sohbet ederlerken, Ebu Süfyan’ın eşi Hinde, söze karıştı:

—Bu nasıl adalet yahu! Burada sizler gibi hem yaşça, hem malca ve evlatça daha seçkin insanlar varken, Kuran o yetim ve açlıktan nefesi kokan Muhammed’e geldi yani? Gel de inan…

Ebu Cehil, Hinde’nin sözlerini onaylarcasına:

—Bu tamamen Abd-i Menaf oğullarının uydurmasıdır, dedi. Yıllardır bizlerle onlar şerafet ve büyüklükte rekabet etmiyor muyuz? Nitekim bu ölçülerde onlarla durumu eşitlemişken, bizleri yine aşağılamak için “ bizden bir kişiye vahiy nazil oluyor” deyip, Muhammed’i attılar ortaya. Ama tanrılarımıza yemin olsun ki, ona asla inanmayacağız.

Sohbet koyulaştıkça, orada oturan Kureyşlilerin şeytanı da azıyordu. Bu defa Ümeyye söz aldı:

—Bu nasıl din ki, insanların yaşamlarını, zevklerini, eğlencelerini kısıtlıyor. Neymiş, şarap içmek, eğlence âlemleri düzenlemek, kadınlarla eğlenmek harammış. O zaman ben ne anladım yaşamaktan? Bu şekilde insan nasıl yaşar Allah aşkına?

Ümeyye’nin kaldığı yerden Velid devam etti bu sefer de:

—Ya insanların hepsini eşit saymasına ne dersin? Muhammed’e kalsa köleliği de kaldıracak. O zaman kendi işimizi kendimiz mi yapacağız? Düşünsenize benim develerin bakımıyla ilgilendiğimi…

Velid’in sözleri bir kahkaha tufanıyla bölündü birden. Ortam biraz sessizleşmişti ki bu defa da Ebu Süfyan başladı konuşmaya:

—Muhammed, okuduğu ayetlerde insanları Allah’ın azabı ve cezalarıyla, cehennem ateşiyle korkutuyor. Onun söylediklerini dinlesek, o zaman hiç yaşamayalım. Gidip bir çukur kazıp içine girelim daha iyi.

Hinde, kocasının sözünü keserek:

—Madem Muhammed peygamberdir ve Kuran da ona inmiş olan kutsal kitaptır, o zaman niye Kuran Muhammed’e azar azar iniyor da, İncil ve Tevrat gibi bir arada inmiyor?

Kureyşliler, Muhammed efendimize inanmamak adına birçok bahane ileri sürüyorlardı. Bu bahaneler sonuç itibarı ile yıllardan beridir alıştıkları özgürlük ortamlarını ve çıkarlarını korumaya yönelikti. Öyle ki yüce Allah onların bu tutumu karşısında şöyle buyurmaktadır:

**“Küfre sapanlar dediler ki: “Kuran’ın ona tek bir defada toplu olarak indirilmesi gerekmiyor mu?” Biz onunla, senin kalbini sağlamlaştırıp, pekiştirmek için böylece(ayet ayet) indirdik”**

# ALTINCI BÖLÜM

 Müslümanlar, kendilerine Kureyşlilerce uygulanan o zalimane kuşatmanın kaldırılmasından sonra, bir nebze rahatlamış, eskisine nazaran daha da güçlenmişlerdi.

Fakat İslam risaleti, Mekke dönemindeki en büyük sıkıntısı ile karşılaşmıştı. Çünkü Hz.Peygamber(s.a.v)’in ve İslam risaletinin bir numaralı sosyal dayanağı ve en güçlü savunucusu olan Ebu Talib vefat etmişti.

 Ebu Talib’in alnından ölüm terleri döküldüğü anlarda Resul-i Ekrem(s.a.v), geçmişte kalan acı ve tatlı günleri yâd ederek kendi kendine şöyle diyordu:

 —Benim şefkatli Amcam! Benim için her türlü zahmete katlandın. Abluka döneminde gelip beni yatağımdan kaldırıp, başka bir yere götürüyor, orada uyumamı istiyordun. Ciğerinin köşesi Ali’yi de götürüp benim yatağıma yatırıyordun. Şayet Kureyş, beni yatağımda yakalayıp bana bir zarar vermek isteseydi, ben sağ kalayım, oğlun benim için feda olsun diye…

 Sonra gözyaşlarını silerek şöyle devam etmişti:

 —Hatta bir gece Ali sana: “ Babacığım sonunda ben bu yatakta öldürüleceğim” dedi. Sen de ona:” Sabret oğlum! Dedin. Sabır aklın alametlerindendir. Her canlı ölüme doğru ilerlemektedir. Peygamberin sağ kalabilmesi için kendini feda etmelisin. Bu senin için büyük bir imtihandır.” Ali de sana şöyle hitap etmişti:”Babacığım, peygambere yardım etmekte beni mi sabretmeğe davet ediyorsun? Söylediklerimi sana karşı çıkmak maksadıyla söylemedim. Peygamberi desteklemekte ne kadar azimli olduğumu bilmen için söyledim.”

 —Aziz ve vefalı amcam benim! Sen benim uğrumda üç yıl avare oldun. Bütün akrabaların rahatını kaçırdın. Hepsinin benimle birlikte vadiye inmesini emrettin. Makam ve mevkiinden vazgeçtin. Kısacası her şeyini feda ettin ama beni vermedin. Kureyşe beni yalnız bırakmayacağını açıkça bildirdin. Onlara :” Ey Muhammed’in düşmanları, dedin. Muhammed’i yalnız bırakacağımı sanmayın. O bizim hepimizin yanında azizdir. Haşim oğulları, her şeye rağmen onu koruyup gözetecektir.”

 Ebu Talib’in ölümü kesinleşince, evden ah-u figanlar yükseldi. Dost düşman herkes, defin merasimine katılmak için Ebu Talib’in evinin etrafında toplandılar. Peygamber efendimiz amcasının ölümü üzerine şöyle buyurdu:

 —Ebu Talib’in ölümüne kadar, Kureyş kabilesi karşımda hep korkak ve çekingen kaldı.

Ebu Talib’in ölümünden birkaç gün sonra da Resul-i Ekrem’in ikinci dayanağı olan eşi Hz. Hatice de vefat etti. Bu iki ölüm olayının İslam Risaleti üzerindeki etkisinden dolayı, Hz. Peygamber o yılı “Hüzün Yılı” olarak adlandırdı.

 Bu iki ölüm olayı, Kureyşlilerin Hz.Peygambere karşı cüretlerini arttırmıştı. Nitekim bir gün Hz.peygamber (s.a.v) evine giderken bir Kureyşli karşısına dikildi ve:

 —Şimdi ne yapacaksın Muhammed? Artık seni koruyacak, gözetecek kimsen kalmadı. Ne Ebu Talib’in itibarı var artık, ne de Hatice’nin serveti… Diyerek, o mübarek başına toprak attı.

 Bunu gören kızı Hz. Fatıma(as), gözyaşları dökerek koşup babasının başına dökülen toprağı silkelemeğe başladı. Hz. Peygamber kızına dönerek:

 —Ağlama kızım! Dedi. Unutma ki babanın koruyucusu Allah’tır.

 \* \* \*

 Gecenin karanlığı ufku basmış, her tarafı sessizlik kaplamıştı. Hz.Peygamber efendimiz, kız kardeşi Ümmü Hani’nin evindeydi. Gecenin sessizliğini bölen aşina bir ses duydu birden. O sesi tanıyordu. Sesin sahibi Cebrail (as) idi. Cebrail (as), Resul-ü Ekrem’e hitaben şöyle seslendi:

 —Ya Resulullah! Uzun bir yolculuğun var bu gece. Burak adlı bir uzay bineği ile âlemin muhtelif yerlerini gezeceksin. Ben de sana refakat edeceğim.

 Resulullah(s.a.v), Cebrail’in söylediklerinden sonra, aynı binekle kız kardeşinin evinden, Mekke’den başlayıp Kudüs’te sona erecek olan gece yolculuğuna başladı. Önce Mescid-i Aksa’ya geldi. Mescidin muhtelif yerlerini, Hz. Mesih’in doğum yeri olan Beytu-l Lahm’i, peygamberlerin makam ve meskenlerini gezip dolaştı. Buralarda ikişer rekât namaz kıldı. Sonra gezisinin ikinci bölümü başladı. Mescid-i Aksa’dan göklere doğru çıktı. Yıldızları, gök âleminin nizamını müşahede etti. Peygamberlerin ruhları ve gök melekleri ile konuştu. Cennet ve cehennemi, cennet ehli ve cehennem ehlinin derecelerini yakından gördü. Varlığın sırlarından, yaratılış âleminin sırlarından ve genişliğinden haberdar edildi. Sonra gezisinin son durağı olan Sidret-ul Münteha’ya vardı. Oranın celal, ihtişam ve azametini gördü.

 Oradan da Mescid-i Aksa’ya geri dönmeğe memur kılındı. Daha sonra Mekke’ye doğru hareket etti. Yolda Kureyşin ticaret kervanlarıyla karşılaştı. Develerinden birini kaybetmiş onu arıyorlardı. Peygamber-i Ekrem, kervanların kabındaki sudan biraz içip, geriye kalanının ağzını bir kapla örttü. Amacı orada olup bitenleri anlattığında, iddiasını doğrulayacak bir ipucu bırakmaktı.

 Güneş doğmadan önce, kız kardeşinin evine indi. Sırrı ilk olarak ona açtı. Güneş doğduktan sonra da Kureyşin toplandığı Mescid-ül Harama gidip, yaşadıklarını onlara anlattı. Kureyş Müşrikleri İsr’a olayı ve Miraç gezisinin yüce anlamını yine kavrayamamışlardı. Peygamberin anlattıklarını can kulağıyla dinleyen Kureyş Şeytanlarından Ebu Cehil, oradakilere dönerek:

 —Nasıl olur, dedi. Bir kervan Mekke’den Şam’a bir aylık bir zamanda ancak gidebilir. Bir ayda da Şam’dan Mekke’ye dönebilir. Nasıl oldu da Muhammed bir gecede oraya gidip geri gelebildi?

 Ümeyye, Ebu Cehil’in sözünü keserek:

—Hadi diyelim ki Muhammed doğru söylüyor. O zaman Mescid-i Aksa’yı bize tarif etsin de görelim? Dedi.

 Hz. Peygamber efendimiz, Mescid-i Aksa’yı onlara ayrıntılı niteliklerine kadar tarif etti. Daha sonra yolda yaşadıklarını da anlatmaya başladı:

 —Yolda falanca kabilenin kervanını gördüm. Develerinden biri kaybolmuştu ve onu arıyorlardı. Eşyalarının içinde suyla dolu bir kap vardı. Ondan biraz içtim ve geriye kalan suyun ağzını bir kapla örttüm. Diğer bir noktada da başka bir grup gördüm. Onların da develerinden biri ürkmüştü. Bu nedenle de ön ayaklarından biri kırılmıştı.

 Müşrikler, kalplerine yerleşen şeytanın dürtüklemesiyle yine tatmin olmamışlardı. Bu defa da Velid sordu:

 —Madem orada olduğunu iddia ediyorsun, o zaman bize Kureyşin kervanından haber ver.

 Peygamber efendimiz gayet kararlı ve kendinden emin bir şekilde önce kervanda bulunan kişiler hakkında oradakileri bilgilendirdikten sonra şöyle devam etti:

 —Onları Tenim’de gördüm. Kervanın önünde kül rengi bir deve hareket ediyordu. Üzerinde de bir tahdirevan vardı. Az sonra Mekke’ye varacaklar.

 Kureyşliler, Peygamber efendimizin böylesine kati bir şekilde cevap vermesinden rahatsız olmuşlardı. Peygamber efendimizin sözlerinden sonra, hepsi gözlerini Mekke’nin kapısından girecek olan kervana diktiler. Uzun sürmedi. Kervan Mekke’ye girdi.

 Kervan Mekke’ye girer girmez, Ebu Cehil koşup Ebu Süfyan’a peygamberin anlattıklarını sordu. Ebu Süfyan ve kervanda bulunan diğer kişiler Peygamberi doğrulayınca, Ebu Cehil şeytanı ne diyeceğini şaşırarak tekrar kalabalığın arasına döndü. Yaşanan bu olay üzerine Peygamber efendimiz oradakilere Allah’ın şu ayetiyle hitap etti:

 “**Bir kısım ayetlerimizi kendisine göstermek için, kulunu bir gece Mescid-i Haramdan çevresini bereketlendirdiğimiz Mescid-i Aksa’ya götüren o Allah, her türlü noksanlıktan münezzehtir. Gerçekten o iştendir, görendir.”**

 **“Ant olsun Yıldıza, inerken, arkadaşınız, gerçekten ne saptı, ne ayrıldı. Ve kendi dileğiyle söz de söylemedi. Sözü, ancak vahiy edilen şeyden ibaret. Ona öğretti. Kuvvetleri çok çetin. Kuvvetli biri. Sonra doğruldu ve o (Cebrail) , en yüce tan yerindeydi. Sonra yaklaştı, yakınlaştı, iki yay kadar kaldı araları. Yahut daha da yakın. Derken kuluna vahiy etti. Ne vahyettiyse gönlü yalanlamadı. Hala münakaşa mı edersiniz gördüğü şeyleri? Ve ant olsun ki onu(Cebarail’i) , inerken bir kere daha gördü en son sidreni yanında. Me’va cenneti de yanındaydı. Sidreyi o sırada neler bürümüş kaplamıştı, neler… Gözü ne kaydı, ne haddini aştı. Ant olsun ki, Rabbinin pek büyük delillerinden bir kısmını gördü.”**

 \* \* \*

 Resul-i Ekrem(s.a.v), Kureyş kabilesinin uyguladığı eziyetlerin artarak devam edeceğini ve müşriklerin ilahi risaleti ortadan kaldırmak için her türlü baskıyı uygulayacaklarını biliyordu. Artık onu himaye edecek, müşrikler karşısında onu savunacak Ebu Talib de yoktu. Bundan dolayı İslam risaletinin daha geniş bir cepheye açılması gerekiyordu. Hz. Peygamber o güne kadar ilahi risaleti özümsemiş bir insan tipi oluşturmayı başarmıştı. Şimdi sıra, insanların hayatlarını, Rableri ile insanlarla ilişkilerini düzen ve istikrar içinde sürdürebilecekleri, ilahi direktiflere uygun, insana yönelik bir İslam uygarlığının yapılandırılmasını teşvik eden bir üs oluşturmak için verilecek çabaya gelmişti. Hz. Peygamberin bu amaçlara uygun seçimi Taif üzerinde odaklaşmıştı. Orada Kureyş kabilesinden sonra en büyük Arap kabilesi olan Sakif Kabilesi yaşıyordu. Hz. Peygamber, oraya yanına hiç kimseyi almadan, tek başına gitmeği uygun görmüştü.

 Taif’e varır varmaz, Sakif kabilesinin önde gelen zatlarıyla görüşmeğe gitti.

Yetkililerin yanlarına varıp oturduktan sonra, oraya gidiş amacını onlara açıklayarak, onları Allah’ın dinine çağırdı. Sakifliler Peygamber efendimizin çağrısını ciddiye almadılar. Ciddiye almamaları yetmezmiş gibi, bir de o mübarek Hazreti alaya aldılar. Öyle ki aralarından biri peygambere dönerek:

 —Eğer Allah seni elçi olarak gönderdi ise Kâbe’nin örtüsünü parçalarım, diyerek peygamber efendimizin çağrısını geri çevirdiğini beyan etti.

 Bir başka Sakif şefi de:

 —Vallahi seninle her halükarda konuşmam, dedi. Eğer söylediğin gibi sen Allah’ın gönderdiği bir peygamber isen, benim gözümde sözüne karşılık verilmeyecek derecede büyük bir tehlikesin. Yok, eğer Allah adına yalan söylüyorsan, seninle konuşmam yakışıksız bir iş olur.

 Başka bir şef de ayağa kalkarak:

 —Allah senden başka birisini peygamber olarak göndermekten aciz miydi, diyerek peygamber efendimizi peygamberliğe layık görmediğini, bundan dolayı da ona iman etmeyeceğini dile getirdi.

 Peygamber-i Ekrem(s.a.v), Sakif kabilesinin müşrik şeflerinin sert ve kaba cevaplarından sonra, onların İslam risaletine pek yanaşmadıklarını fark ederek ayağa kalkıp, oradan ayrıldı. Ama müşrikler boş durmamışlardı. Kendi aralarında peygamber efendimize çirkin bir tuzak hazırlamış, hemen harekete geçerek ayak takımını peygambere karşı kışkırtmışlardı. Galeyana gelen aklı kıt müşrikler, Hz. Peygambere küfretmeğe, bağırıp çağırmaya ve taş yağdırmaya başladılar. Bir yandan da şöyle haykırıyorlardı:

 —Git uydurduğun yalanları başkalarına yuttur. Bir daha buraya gelme. Bil ki burada yaşayan insanlar seçkin ve varlıklı insanlardır. Senin yalanlarına kanacak kadar cahil kimse yoktur.

Peygamber (s.a.v), takipten kurtulmak için kendini zoraki Utbe ve Şeybe’nin bağına atabildi. Peygamber efendimiz, tere batmış ve mukaddes bedeni birkaç yerden yaralanmış bir halde bağa girip, çardak üzerine yayılan bir asmanın gölgesine oturdu ve Rabbine şöyle seslendi:

 —Allah’ım! Gücümün zayıflığını, çaremin azlığını ve insanlar içinde küçük düşmemi sana şikâyet ediyorum. Ey merhametlilerin en merhametlisi! Sensin ezilmişlerin rabbi ve benim rabbim. Beni kime havale ediyorsun? Beni çirkin, soğuk ve asık suratla karşılayan bir yabancıya, yoksa kaderimi ellerine vereceğin bir düşmanıma mı? Eğer bana karşı bir kızmışlığın yoksa olup bitenlere önem vermem. Fakat bana yönelik afiyet bağışın, benim için daha geniş kapsamlıdır.

 \* \* \*

 Resulullah, Sakifoğullarından beklediği destekten ümidini kestikten sonra, Mekke’ye dönmek üzere Taif’ten ayrıldığı sırada üzgündü. Çünkü hiç kimseden beklediği olumlu cevabı alamamıştı. Taif ile Mekke arasında bulunan bir hurma ağacının altında mola verdi. Vakit gece yarısını geçiyordu. Namaza durmuştu. Bu sırada cin kökenli bir grup yanına geldi ve o farkında olmadan okuduğu Kuran ayetlerini dinlemeğe başladılar. Hz. Peygamber namazını tamamlayınca, kendisini dinleyen cinler, soydaşlarının yanına döndüler. Hz. Peygambere iman eden bu cinler, soydaşlarını uyarmaya koyuldular.

 Yüce Allah, cinler ile ilgili bu haberi Hz. Peygambere şu şekilde anlatıyordu:

 **“Hani cinlerden bir grubu, Kuran’ı dinlemeleri için sana yöneltmiştik. Kuran’ı dinlemeğe hazır olunca birbirlerine:”Susun” demişler, Kuran’ın okunması bitince uyarıcılar olarak kavimlerine dönmüşlerdi. “Ey kavmimiz!” dediler. “doğrusu biz**  **Musa’dan sonra indirilen, kendinden öncekini doğrulayan, hakka ve doğru yola ileten bir kitap dinledik. Ey kavmimiz! Allah’ın davetçisine uyun. Ona iman edin ki, Allah bazı günahlarınızı bağışlasın ve sizi acı bir azaptan korusun.”**

 \* \* \*

 Resul-u Ekrem(s.a.v), İslam-i risaleti yayma yolunda var gücüyle çalışıyor, karşılaştığı güçlükler karşısında yılmadan mücadelesine devam ediyordu. Bu uğurda hiçbir fırsatı kaçırmıyor, kendisinde ümit ve hayır gördüğü her kavime, her gruba, her hangi bir ihtiyaç için Mekke’ye gelmiş olan, etki ve nüfuz sahibi olabileceğini düşündüğü her kese çağrısını yöneltiyordu.

 Peygamber-i Ekrem (s.a.v), bir gün Medine’de bulunan Beni Abdül Eşhel Kabilesinden bir grup gencin, Enes b. Rafi’nin eşliğinde Mekke’ye geldiklerini öğrendi. Amaçları Kureyşten askeri yardım alarak, Hazreclilere hamle yapmaktı. Peygamber(s.a.v), bu haberi alır almaz, onların toplantılarına katılmak için hemen harekete geçti. Toplantıya katılarak, Mekke’ye geliş nedenlerini öğrendi. Sonra da İslam’ı onlara açıklamaya başladı:

—Allah birdir ve her şeye kadirdir. Ben ise Allah’ın peygamberi ve elçisiyim. Yetki Allah’a aittir. Onu dilediğine verir. Unutmayın ki Allah’ın bana indirdiği Kuran, hidayet meşalesi ve nurdur.

Daha sonra Allah’ın indirdiği ayetlerden bazılarını okumaya başladı. Peygamberin okuduğu ayetler cesaretli bir genç olan İyas’ı oldukça etkilemişti. Ayağa kalkarak İslam’ı kabul ettiğini beyan etti ve:

—Bu din, Kureyşin bize edeceği yardımdan daha hayırlıdır, dedi. Çünkü bu yeni din, çatışmaları, çekişmeleri ve düşmanlıkları tasvip etmeyen hükümler taşıyor. Eğer bu dinin hükümlerine inanıp, hidayet olursak, savaşmamıza ve boş yere kan dökmemize gerek kalmayacaktır.

O, tevhit dininin, savaş, kardeş öldürme ve fesat görüntülerine son vereceğine gönülden inanmıştı. Bu cesaretli gencin kabile reisine danışmadan bu yeni dine iman getirmesi, Enes’in onuruna dokunmuştu. Avucunu çakılla doldurarak İyas’ın yüzüne çarptı ve:

—Sus! Diye bağırdı. Biz buraya Kureyşin yardımlarını almak için geldik, İslam’ı kabul etmek için değil.

Bu söz üzerine İyas ayağa kalkarak:

—Gözlerini aç biraz, diye haykırdı. Kureyşin sana sunacağı yardım, ancak aramızda fesat ve düşmanlığın, kan dökücülüğün tohumlarını ekecektir. Ama bu yeni din, barış ve kardeşliğin zeminini hazırlayacaktır. Şimdi söyle, hangisi daha hayırlı bir yardımdır?

—Yeter! Artık bir şey duymak istemiyorum. Buraya hangi amaçla geldiysek, işimiz neyse, işimizi yapıp hemen kabilemize geri dönmeliyiz. Kendi başımıza hareket edemeyiz. Sonra kabile reisimize danışmadan din değiştirmek de neyin nesidir?

Yaşanan bu diyalog sonrasında Peygamber fendimiz kalkıp, orayı terk etti. Nihayetinde Eşhel kabilesinin temsilcileri, Kureyşlilerden bekledikleri yardımı alarak, Medine’ye geri döndüler. Böylece Evs ve Hazrec kabileleri arasında Buas adı verilen savaş başlamış oldu. Yıpratıcı ve kanlı geçen bu savaşı Evs kabilesi kazanarak, Hazreclilerin hurmalıklarını ateşe verdiler. Peygambere iman eden İyas adlı genç ise, bu savaşta İhlâs kelimesini söyleyerek öldürüldü.

\* \* \*

Hz.Peygamber efendimiz, Mekke’ye gelen Medinelilerle görüşmelerini sürdürüyor, onları İslam’a davet etmeğe devam ediyordu. Bu görüşmelerin birinde Hz. Peygamber, Hazreç kabilesinin bir kolunu oluşturan Afraoğulları ile bir sohbete katıldı. Bu sohbete katılanlar altı kişiydi. Onlara dönerek:

—Siz Yahudilerle müttefik misiniz? Diye sordu.

Abdullah oğlu Haris:

—Evet! Diye cevap verince, peygamber efendimiz:

—O halde oturun, dedi. Sizinle biraz konuşmak istiyorum.

 Daha sonra Peygamberimiz onları da İslam’a davet ederek Kuran’dan bazı ayetler okudu. Okuduğu ayetler ve İslam dininin hükümleri orada bulunanların vicdanlarında yer etmeğe, onları etkilemeğe başlamıştı. Bu defa Amir oğlu Ukba Ayağa kalakarak:

—Allah’a ant olsun ki, dedi. Bu adam, Yahudilerin Medine müşriklerine yönelik tehditlerinde kastettikleri peygamberdir.

Yanındakilere dönerek olayı anlatmaya devam etti:

—Medineli Yahudiler, müşriklere ne diyordu hatırlayın. Yahudiler, müşriklerle aralarında bir anlaşmazlık meydana geldiğinde, onlara” şimdi bir peygamber gönderiliyor, Geleceği zaman iyice yaklaştı. O gelince ona uyacak ve sizi Ad ve İrem kavimlerinin öldürüldüğü gibi öldüreceğiz” derlerdi.

Haris söze karışarak:

—Evet, evet! Hatırladım, dedi. Doğru söylüyorsun. İslam dininin hükümleri de Yahudilerin anlattıkları hükümlerle bağdaşıyor.

Aralarında söz birliği etmişçesine, ayağa kalkıp, peygamberin önünde diz çöktüler. Peygambere hitaben şunları söylediler:

—Bizler boş yere bir birimizle savaşarak kan dökeriz. Günlerimiz birbirimizle savaşarak geçer. Umarız ki Allah, senin bu pak dininle bunlara bir son versin. Biz Medine’ye döndüğümüzde senin dinini tebliğ edeceğiz. Eğer kabul ederlerse Medine de en aziz kişi sen olacaksın.

Bu altı kişi, İslam’ı kabul edip Peygamberin yanından ayrıldılar. Kavimlerine geri döndüklerinde İslam’ın yayılması için, ciddi bir şekilde çalışmaya başladılar. Öyle ki, her evde peygamber ve onun getirdiği dinden bahsedilir olmuştu.

Bu altı kişinin sürekli tebligatları ve çalışmaları sonucunda Medinelilerden bir grup Müslüman olmuştu. İslam’ın Medine’de böylesine sıcak karşılanmasının en önemli nedenlerinden biri, hiç kuşkusuz Mekkelilerle Medineliler arasında yıllardan beri sürüp giden anlaşmazlıklardı. Mekke’nin topraklarının verimsiz oluşu ve Mekkelileri ticaretle uğraşmaya mecbur kılmıştı. Bunun karşılığında Medineliler ise, çiftçilik ve hayvancılıkla uğraşırlardı. Bu yüzden Mekkeliler Medinelilere çoban diye hitap ederek, onları kendilerinden aşağı görürlerdi. Medineliler de Mekkelilerin bu aşağılamalarından dolayı İslam’ı kabul ederek, Mekkelilere bir üstünlük sağlamak istiyorlardı. Yeni dinin, bütün insanları bir görmesi, herkesi eşit sayması onları bu dine ziyadesiyle bağlamaktaydı.

Bis’etin on ikinci yılında, Medinelilerden bu defa on iki kişilik bir grup Mekke’ye gelerek peygamber efendimizle görüşmek istediler. Akabe denilen yerden peygamberle görüştüler ve ona biat ettiler. Daha sonra o on iki kişi arasında daha belirgin ve daha olgun şahsiyetlerden olan Es’ad Bin Zürare ayağa kalkarak, Beyat’ın metnini okumaya başladı:

—Allah’a şirk koşmamak, hırsızlık yapmamak, zina etmemek, çocuklarımızı öldürmemek, bühtan ve iftirada bulunmamak, ma’ruf işlerde karşı gelmemek üzere sana bey’at ediyoruz.

Okunan metinden sonra Hz. Peygamber oradakilere dönerek şöyle buyurdu:

—Bu esaslara göre hareket ederseniz, cennetliksiniz. Her hangi bir hususu ihmal edenlerin akıbeti ise Allah’a kalmıştır. Dilerse bağışlar, dilerse de azap eder.

Bu on iki kişi, iman yüklü bir kalple Medine’ye dönüp daha heyecanlı bir şekilde faaliyetlerine devam ettiler. Bu süre içerisinde Medine’den peygambere bir mektup yazarak kendilerine Kuran’ı öğretmesi için birini göndermesini istediler. Bu çağrı üzerine Peygamber efendimiz, Medinelileri talim ve terbiye için Musa’b B. Ümeyr’i Medine’ye gönderdi.

\* \* \*

Medine Müslümanlarına büyük bir şevk ve heyecan hâkimdi. Tekrar hac mevsimini sabırsızlıkla bekliyorlardı. Asıl amaçları peygamber efendimizle görüşmek ve o Hazreti Medine’ye davet etmekti. Bir an önce hac mevsiminin gelmesini istiyorlardı. Çünkü peygamberi yakından ziyaret etmek ve kendisine her türlü fedakârlığı yapmaya hazır olduklarını bildirmek istiyorlardı.

Nihayet hac mevsimi yaklaşmıştı. Artık yola çıkmak için hazırlıklara başlama zamanı gelmişti. Bu heyecan ve şevkle, içlerini kavuran peygamber aşkı ve Allah inancıyla beş yüz kişilik bir kafile Mekke’ye doğru hareket etti. Kafilenin içinde ikisi kadın, yetmiş üç Müslüman vardı. Geriye kalanlar ise ya tarafsız, ya da İslam’a meyilli kişilerdi.

Bu Medineli Müslümanlar Mekke’ye varır varmaz, Hz. Peygamber efendimizle görüşerek, bey’at edilmesi için münasip bir vakit tayin etmesini istediler. Peygamber efendimiz, kendisine büyük bir aşkla gelen Medinelilere dönerek:

—Ey Medineliler! Zilhicce’nin on üçüncü gecesi, her kes uyuduktan sonra yine Akabe’de buluşalım, diye buyurdu.

Medineliler, büyük bir heyecanla bu teklifi kabul edip, oradan ayrıldılar.

On üçüncü gece peygamber efendimiz her kesten önce amcası Abbas ile birlikte Akabe’de hazır oldu. Gecenin geç bir saatinde müşrikler uykuya daldıktan sonra, Müslümanlar da gizlice Akabe’ye geldiler.

Her kes toplandıktan sonra, Abbas Medineli Müslümanlara hitaben şu şekilde konuşmaya başladı:

—Ey Hazrecliler! Siz Muhammed’in dinini desteklediğinizi bildirdiniz. Onun kendi kabilesi arasında en aziz kişi olduğunu bilmelisiniz. İster Mümin olsun isterse gayri mümin, bütün Haşimoğulları onu savunmayı üstlenmişlerdir. Fakat o şimdi sizi tercih etmiş ve sizinle beraber olmak istiyor. Eğer beyatınızın üzerinde duracak, onu düşmanlara karşı koruyacaksanız, sizin aranıza gelebilir. Yok, eğer çetin zamanlarında onu savunmayacaksanız, şimdiden geri çekilin de kendi aşireti içerisinde izzet ve azametle yaşasın.

Abbas’ın bu konuşmasından sonra, Bera bin Ma’rur ayağa kalktı ve:

—Ant olsun Allaha! Dedi. Gönlümüzde dilimizdekilerden başka bir şey yoktur. Her ne pahasına olursa olsun, verdiğimiz sözde duracak, peygamberi canımızla, kanımızla savunarak, her türlü fedakârlığı yapacağız.

Peygamber efendimiz, Bera Bin Ma’rur’un sözlerinden sonra, birkaç ayet okudu ve oradakilere dönerek:

—Kadınlarınızı ve çocuklarınızı nasıl koruyorsanız, beni de o şekilde korumanız dileğiyle size elimi veriyorum, diye buyurdu.

Peygamberin bu sözü karşısında Bera bin Ma’rur hemen elini uzatarak:

—Ben Allah’ın aziz peygamberine bey’at ediyorum. Dedi. Bizler zaten harp içinde yoğrulmuş kimseleriz. Savaş, atalarımızın bize mirasıdır.

Bu sırada orada bulunan kalabalık, heyecanlanmış, bir o kadar da coşmuş, bundan dolayı da sesleri yükselmişti. Abbas, hemen atılarak:

—Biraz sessiz olun, etrafta casuslar olabilir, diyerek onları sakinleştirmeğe çalıştı.

Bera’nın ardından, Ebul Heysem Bin Teyhan ve Es’ad Bin Zürare beyat ettiler. Sonra da orada bulunanların hepsi teker teker peygambere beyat ederek, İslam dinini kabul ettiklerini beyan ettiler.

Ebul Heysem beyat ederken peygamber efendimize:

—Ey Allah’ın Resulü! Dedi. Bizimle Yahudiler arasında bir antlaşma var. Artık ona bağlı kalmayacağız. Zaman gelir de bizi bırakıp kendi kavminizin arasına döner misiniz?

Peygamber efendimiz:

—Kiminle antlaşmanız varsa benim yanımda muhteremdir, diye buyurdu. İçinizden on iki kişiyi temsilci olarak seçin. Meselelerinizi onlara söyleyin. Onların fikri, görüşü sizlere hüccet olsun.

Peygamberin önerisi üzerine, Medineli Müslümanlar, dokuzu Hazreçten, üçü de Evs’den olmak üzere on iki temsilci seçerek, peygambere tanıttılar.

Hz. Peygamber efendimiz, seçilen temsilcileri karşısına alarak şunları söyledi:

—Sizler kavminiz arasında olup bitecek her şeye kefilsiniz. Tıpkı Havarilerin, Meryem oğlu İsa karşısında kefil olmaları gibi. Ben ise kavmim üzere kefilim.

Bey’at merasimi sona erdikten sonra, Resul-ü Ekrem(s.a.v), münasip bir zamanda Mekke’yi terk edip Medine’ye geleceğine dair onlara söz verdi ve sonra da dağıldılar.

\* \* \*

Kureyşliler, ağır bir gaflet uykusuna dalmış, Mekke’de göz alıcı bir ilerleme kaydedemediği için, İslam dininin gerileme döneminin başladığının ve yakın bir zamanda bu meşalenin sönüp gideceğini zannediyorlardı. Bunun verdiği rahatlık ve rehavetle her zamanki gibi eğlenceler, içkili toplantılar düzenliyor, her gün toplantılar tertipleyerek nefsanî içgüdülerini tatmin etmeğe çalışıyorlardı.

Çok geçmeden Mekkeli müşriklerin bir casusu telaşlı bir şekilde Ebu Süfyan’ın evine gelerek, kendisine çok önemli bir mesaj getirdiğini bildirdi. O esnada Mekke’nin firavunlarının birçoğu da oradaydı. Ebu Süfyan, merakla casusun içeri alınmasını emretti. Casus içeri girip, oradakileri saygıyla selamladıktan sonra:

—Ey Mekke’nin seçkinleri, dedi. Geçen gün Medine’den gelen kalabalık bir topluluk, Akabe’de Muhammed’le görüştüler.

Velid, elindeki içki kadehini yere bırakarak her zamanki küstah tavrıyla adamın sözünü kesti:

—Çabuk anlat be adam! Akabe’de nasıl görüştüler ki bizlerin haberi olmadı? Sonra Medinelilerin Muhammed’le ne işleri olabilir ki?

—Gece her kes uykudayken görüştüler. Daha da önemlisi, Muhammed’e beyat ederek, onu kendi evlatları gibi koruyacaklarına dair yemin ettiler.

Casusun anlattıklarını duyan Hinde, alaycı bir ses tonuyla oradakilere dönerek:

—Siz uyuyun hele, dedi. Muhammed’i küçümseyin bakalım. Bir gün Mekkeliler de dönüp ona iman etseler şaşırmam artık. Bak sana ta Medinelileri bile kendi tarafına çekmeği başardığına göre, yakında onu da yapar.

Ümeyye, telaşlı ve korku dolu bakışlarını çevresinde oturan diğer şeytanlara dikerek, titreyen sesiyle:

—Müslümanlar, Yarımadada bir üs buldular desene, dedi. Bütün dağınık güçlerini oraya toplayıp, dinlerini yaymaya çalışacaklar. Böylelikle de putperestliği tehdit edebilirler.

Ebu Süfyan, endişeli bir sesle:

—İşin bu kadar ciddiye bineceğini hiç düşünmemiştim, dedi. Galiba Hind çok haklı. Biz Muhammed’i fazlasıyla hafife aldık. Şimdi ne yapacağız beyler?

Velid, tekrar söze karışarak:

—Tabi ki eli kolu bağlı olanları seyretmeyeceğiz, dedi. Müslümanlar üzerindeki caydırma politikamızı devam ettirerek, ipin ucunu kaçırmamaya, gereken önlemlerimizi almaya bakacağız artık.

Kureyşliler gerçekten de kendilerini büyük bir tehlikenin beklediğini anlamışlardı. Çünkü Müslümanların önüne galip gelme ümidini uyandıran kapı ardına kadar açılmıştı artık. Bu yüzden de Müslümanlara karşı baskının, sertliğin ve şiddetin dozunu arttırmaya yöneldiler. Amaçları iş işten geçmeden Müslümanları durdurmaktı.

Müşriklerin baskı ve şiddetleri artınca, Müslümanlar bu konudaki şikâyetlerini Hz. Peygamber efendimize sundular ve ondan Mekke’den çıkmaya izin vermesini istediler. Resul-ü Ekrem(s.a.v), Müslümanlardan birkaç gün mühlet istedi. Birkaç gün sonra da Müslümanları toplayarak onlara şöyle buyurdu:

—Allah size güvende olacağınız bir yurt ve kardeşler hazırladı. Gideceğiniz yer Medine’dir. Kim Mekke’den çıkmak istiyorsa, Müşriklere fark ettirmeden Medine’ye gitsin.

\* \* \*

Hz.Peygamber(s.a.v)’in bu izni üzerine Müslümanlar, Medine’ye gitmek üzere Mekke’yi terk etmeğe başladılar. Kureyşlilerin tepkilerini tetiklememek için, bu çıkışları gizlice yapıyorlardı.

Müslümanlar Mekke’yi terk edip kendilerine lütfedilen o güvenli yurtlarına doğru hareket ederlerken, Peygamber efendimiz de, bir yandan Allah’tan gelecek hicret emrini bekliyor, bir yandan da hicret eden Müslümanların esenliğini ve problemsiz olarak şehirden çıkmasını garanti etmeğe çalışıyordu. Bu arada Kureyşliler, peygamberin planını ve maksadını farkına varmışlar, Müslümanların Mekke’yi terk etmelerini önlemek için teşvikten işkenceye kadar birçok caydırma yoluna başvurmaya başlamışlardı. Mekke’nin güvenli bir şehir olarak kalmasına özen gösterdikleri için, Medine’ye göç eden Müslümanları öldürmenin doğuracağı sonuçlardan korkuyorlardı. Çünkü öyle bir eylem sonucunda Müslümanlarla aralarında planlanmamış bir savaş çıkabilirdi. Bu düşünce ile Müslümanlara işkence etmek ve onları hapsetmekle yetindiler.

Kureyş Kabilesinin şefleri, peygamberin Medine’ye hicretini önlemek adına, bu konuda bazı önlemler hazırlamak için Dar’un Nedve denilen toplantı evinde toplantı düzenlemeği kararlaştırdılar. Toplantı esnasında, ileri sürülen görüşler çeşitli ve birbirinden farklıydı.

Velid ilk olarak söz aldı:

—Ey Mekke’nin seçkinleri! Madem Müslümanlara yönelik sürdürdüğümüz baskı ve caydırma eylemimiz, işkence ve hapsetmekten öteye gitmiyor, o zaman biz de Müslümanların başını yani Muhammed’i hapsedelim.

Ümeyye, bu fikri beğenmemişti. Ayağa kalkarak:

—Hayır, hayır! Diye itiraz etti. Eğer Muhammed’i Mekke’de hapsedersek, daha büyük bir problemle karşılaşırız. Muhammed’i Mekke’de muhafaza etmemiz zannettiğiniz kadar kolay olmayabilir. Sonuçta onun yandaşlarının böyle bir durum karşısında tepkisiz kalacağını zannetmiyorum. Özellikle Ali ve Hamza böyle bir eyleme müdahale edebilir ki bu da bizim açımızdan hiç hoş olmaz.

Velid, her zamanki küstah tavrıyla:

—İyi o zaman, dedi. Daha iyi bir fikrin varsa seni dinliyorum.

—Bence en iyi yol, Muhammed’i zincirlerle bağlayarak Mekke’nin dışında bir yere sürelim. Böylece Mekke’yi olası bir tehditten de korumuş oluruz.

Ebu Cehil, uzun süren sessizliğini bozarak ayağa kalktı:

—Hayır, hayır! Daha kesin bir çözüm olmalı. Muhammed’den tamamen kurtulmalıyız. Yani onu öldürmeliyiz. Aksi takdirde bu beladan kurtulmamız imkânsız gibi görünüyor.

Bu defa Ebu Süfyan karıştı söze:

—İyi de, Haşimoğulları kan bedeli isterse ne olacak?

—Onu da düşündüm. Eğer Haşimoğulları kan bedeli isterse, bizde Muhammed’in kanını kabileler arasında dağıtırız. Böylelikle onları bütün kabilelerle karşı karşıya getirerek, böyle bir isteğin önünü almış oluruz. Muhammed’in ölümüyle de henüz olgunlaşmamış olan İslam risaletinin sonunu getirmiş oluruz.

Ebu Cehil şeytanının fikri orada bulunan diğer şeytanlarca da uygun görülmüştü.

Hiç vakit kaybetmeden planlarını uygulamak için aralarında iş bölümü yapmaya başladılar.

 Bu arada Cebrail(as), Hz. Peygamber(s.a.v)’in yanına inerek müşrikler tarafından aleyhine düzenlenen komployu ona haber verdi. Kendisine bu kanlı komployu anlatan şu ayeti okudu:

 **“Hani kâfirler seni tutup bağlamaları veya öldürmeleri yahut(yurdundan) çıkarmaları için tuzak kurmuşlardı. Onlar sana tuzak kurarken Allah da onlara tuzak kuruyordu. Hiç şüphesiz, Allah tuzak kuranların en iyisidir.”**

# YEDİNCİ BÖLÜM

Hz. Peygamber efendimiz, Allah’ın izniyle Medine’ye hicret etmek için hazırlıklarını tamamlamıştı. Ama Kureyşlilerin onu aradığını da biliyordu. Allah’ın inayetiyle o gece müşriklerin, kaldığı evi basacaklarını da biliyordu. Bundan dolayı amcası oğlu ve kardeşi Hz.Ali’yi yanına çağırdı ve ona:

—Ey Ali! Dedi. Kureyşliler bana tuzak kurmak ve beni öldürmek için bir araya geldiler. Rabbim ise bana kavmimin yurdunu terk etmemi vahyetti. Benim hırkama bürünerek benim yatağımda uyu. Benim yatağımda uyumanla izimi onlardan saklamış olacaksın. Bu isteğime karşı ne diyorsun? Kabul ediyor musun?

Hz. Ali(as):

—Eğer ben geceyi senin yatağında geçirirsem, sen selamete erecek misin? Diye sordu.

Peygamber:

—Evet! Diye cevap verince, Hz. Ali(as), sevinçle gülümsedi. Secdeye varmak için yere kapanarak, Peygamberden aldığı selamet ile ilgili haberden dolayı yüce Allah’a şükrederek şöyle dedi:

—Aldığın emri yerine getir. Gözüm, kulağım ve kalbimin özü sana feda olsun.

Hz. Ali’nin bu sözleri karşısında Hz. Peygamber, gece yarısından sonra Hz. Ali’yi yatağında bırakarak, çevresini saran ilahi desteğin himayesi ile evini saran müşrik güçlerin çemberini yararak evinden çıktı.

Mekkeli müşrikler peygamberi öldürmek için, Halid bin Velid önderliğinde sabahın ilk ışıklarıyla birlikte peygamber efendimizin evine girdiler. Peygamberi uyurken mi yoksa uyandıktan sonra mı öldürecekleri konusunda kararsız kalan müşrikler, Hz.Ali(as)’ın Peygamber efendimizin yatağında olduğunu görünce, şaşkına dönmüşlerdi. Halid, kılıcını Ali(as)’a doğrultarak:

—Muhammed nerde? Diye sordu.

 Hazreti Ali (a.s), kendisine doğrultulan kılıçlara rağmen çok rahat bir şekilde şöyle buyurdu:

 —O’nu bana mı emanet ettiniz ki şimdi benden istiyorsunuz?

 —Pekâlâ, nereye gitti? Dediler

 —Sizler O’nu sürgün etmek istiyordunuz, oysa şimdi O’nun kendisi bu sürgüne gitti, dedi

 —Eğer O’nu bulamadıysak, yerinde yatanı öldürelim, dediler. İçlerinden birisi şöyle dedi:

 —O daha çok genç bırakın gitsin. Belli ki Muhammed onu kandırmış.

Hazreti Ali (a.s) yiğitçe şöyle buyurdu:

 —Dünyadaki bütün insanlar deli olsa ve benim aklımı onlara paylaştırsalar, Allah’a ant olsun ki, onların hepsi akıllı olurlardı. Bunu bilin ki, sizin hepinizden daha akıllıyım ve anlayış bakımından da sizin hepinizden daha üstünüm.

 Bunun üzerine Velid ve beraberindekiler, oradan ayrılarak, kendilerini sabırsızca bekleyen Kureyş şeytanlarının yanına döndüler.

 Velid ve askerlerini karşısında gören Ebu Cehil:

—Ne oldu Velid? Muhammed’i öldürdünüz mü? Diye heyecanla sordu.

Velid kendini toparlamaya çalışarak:

—Hiç sormayın başımıza gelenleri, dedi.

—Muhammed’i öldürmediniz mi yoksa?

—Hayır! Çünkü Muhammed’i bulamadık.

—Nasıl Bulamadık? O saatte yatağında değil miydi?

—Bilmiyorum! Nereden haber almışsa, onu öldürmeği planladığımızı duymuş. Muhammed’in yatağında Ali’yi buldu.

—Eee! Sonra ne oldu?

—Ne olacak, işte karşındayız. Yaptığımız plan suya düştü işte.

Ebu Cehil, olanları bir türlü idrak edemiyordu. Çünkü o kadar gizli ve sağlam bir plan kurmuştu ki, olumsuz bir netice imkânsızdı adeta.

Ebu Süfyan, duydukları karşısında oldukça şaşırmıştı. Kafasını sallayarak:

—Bu nasıl bir bağlılıktır böyle, diye mırıldandı. Ali, Muhammed’in hayatını kurtarmak pahasına ölümü göze alıyor. Böyle bir iman, böyle bir din inancı, böylesine bir sadakat görülmüş bir şey değil.

Hz.Ali’nin yaptığı bu fedakârlık, Mekkeli müşrikleri oldukça etkilemişti. Öyle ki Ona düşmanlık beslemelerine rağmen, ondan gıptayla söz etmekten kendilerini alamıyorlardı. Hz.Ali(as)’ın bu fedakârlığını Allah-u Teala şu sözleriyle övmektedir:

**“İnsanlardan öylesi de vardır ki, Allah rızasına nail olmak için varlığını, canını satar da Allah rızasını alır. Allah kullarını pek esirger.”**

**\* \* \***

Kureyş Kabilesi, bütün azgınlığı ile kaybolan prestijini ve heybetini geri kazanmak için, her türlü şeytanlığa başvurdu. Tek amaçları Hz.Peygamberi yakalamaktı. Bu amaçla deneyimli gözcüler eşliğinde, peygamberi aramak için bir kafile hazırlandı. Bu da yetmezmiş gibi peygamberi ölü veya diri olarak bulana ödüller vaat edildi.

Kureyşliler, çok güvendikleri bir izciyle beraber yola koyularak Hz. Muhammed(s.a.v)’i aramaya başladılar. Peygamber’in Mekke’nin kuzeyine doğru gittiğini zannederek onu, o tarafta arıyorlardı. Oysa Peygamber, onları şaşırtmak için Mekke’nin güneyine gitmiş, Ebu Bekir ile birlikte Sevr Mağarasına saklanmıştı. Peygamber efendimizin ayak izlerini çok iyi tanıyan Ebu Kürz, ayak izlerini takip ederek mağaranın yakınlarına kadar gitmişti. Kendisinden oldukça emin bir kişiliğe sahip olan Kürz, etrafındakilere dönerek gayet keyifli bir şekilde:

—İşte buraya kadar, dedi. Nihayet Muhammed’i bulduk. Kesinlikle şu mağarada saklanıyor. İçinizden biri gitsin mağaraya baksın.

İçlerinden biri mağaraya iyice yaklaşıp içeriye baktı. Fakat mağaranın ağzına ağ germiş olan örümcekleri ve daha yeni yumurtlayan güvercinleri fark edince, geri döndü. Aşağı indiğinde Ebu Kürz neler olduğunu sordu. Adam, kendinden emin bir şekilde:

—Hayır! Dedi. O mağaraya kimsecikler girmiş olamaz. Çünkü mağaranın ağzı örümcek ağıyla kapanmış. Eğer birileri içeri girmiş olsa, o örümcek ağları bozulurdu. Sonra güvercinler daha yeni yumurtlamış.

Ebu Kürz, aldığı cevap karşısında oldukça hiddetlenmişti. Sesini yükselterek:

—Nasıl olur? Muhammed’in ayak izleri buraya kadar geliyor. Onun ayak izlerini çok iyi tanıyorum. Nasıl olur, aklım bir türlü almıyor, diye söylenerek atına atladı ve oradan uzaklaştı.

Müşrikler oradan uzaklaştıktan sonra, Peygamber efendimiz Ebu Bekir’in korkudan titrediğini fark etti. Elini Ebu Bekir’in omzuna atarak:

—Korkma! Allah bizimle beraberdir, diye buyurdu.

Ebu Bekir, korkudan titreyen bir sesle:

—Ne yapayım, dedi. Baksana adamlar nasıl da nefretle bağırıyorlardı. Sonra gittikçe yaklaşan ayak sesleri, beni telaşlandırdı.

Peygamber efendimiz, sözlerini yineledi:

—Dedim ya, Allah bizimle beraberdir.

Gece olunca Hz. Peygamber efendimiz, saklandığı yeri öğrenen Hz. Ali(as) ve Hale oğlu Hind’le buluştu. Hz. Peygamber (s.a.v), Hz.Ali(as)’a dönerek:

—Ey Ali! Dedi. Onlar şu andan itibaren benim yanıma gelinceye kadar sana kötü bir şey yapamayacaklar. Her kesin gözü önünde açık bir şekilde emanetlerimi yerlerine ver. Sonra seni kızım Fatıma üzerine vekil ediyorum. Rabbimin de her ikiniz üzerine vekil ve koruyucunuz olmasını isterim.

Peygamber efendimiz böylece zimmetini koruması, emanetlerini yerlerine vermesi ve Fatıma ile birlikte kendisine katılması yolunda Hz.Ali’ye emir vererek, Kureyşlilerin kendisini aramayı durdurduklarını öğrendikten sonra hiçbir sıkıntıya aldırış etmeksizin, Allah’ın yardımına sığınarak Medine’ye doğru yola çıktı.

Uzun süren bir yolculuğun ardından Medine yakınlarında bulunan Kuba kasabasında mola verdi. Amacı Medine’ye birlikte gitmek için, Hz.Ali (as) ve kızı Hz.Fatıma’yı beklemekti. Bu arada Ebu Bekir, müşriklerden korktuğu için peygamberi bekleyemeden Medine’ye doğru yoluna devam etti.

Birkaç gün sonra, Hz.Ali(as) ve Hz.Fatıma(s.a), yol yorgunluğundan ve yolculuğun tehlikelerinden bitkin bir halde peygamber efendimizin yanına vardılar. Peygamber efendimiz kızı ve amcasının oğluna kavuşmanın verdiği rahatlıkla Kuba kasabasında birkaç gün daha kaldı. Oradayken yaptığı ilk iş, putları kırmak ve Allah’ın risaletine inanmak konusunda Kuba halkını aydınlatmak oldu. Daha sonra da Kuba’nın adıyla anılan Müslümanların ilk mescidinin temelini attı. Artık yola çıkma vakti gelmişti. O üç nur, kendilerini sabırsızca bekleyen Medine’ye doğru yola koyuldular.

Medineli Müslümanlar, süslenmiş ve silahlarını kuşanmış olarak Resulullah’ı karşılamaya çıktılar. O kadar coşkuluydular ki, o anki coşku ve sevinçlerini şu dizelerle dile getiriyorlardı.

“Veda dağının sırtlarından dolunay doğdu bize. Allah’a çağıran var oldukça, şükretmek farz oldu bize. Ey bize hidayet için gönderilen peygamber! İtaat olunan emirle geldin bize. “

 Peygamber efendimiz şehre girdikten sonra o coşkulu kalabalık, peygamberin binek hayvanının etrafını kuşatmaya başladı. İçlerini kuşatan iman gözlerine sirayet etmişti sanki. Hepsi sevinçten ağlıyor, önünden geçtiği her Müslüman, peygamberi evinde kalması için davet ediyordu. Resulullah(s.a.v) de, onlara güler yüzle karşılık veriyor ve her hangi birinin hatırını kırmaktan kaçınarak:

—Deveyi bırakın, o emre göre hareket ediyor. Devem memurdur. O nereye çökerse orada kalacağım, diye buyuruyordu.

Nihayetinde Peygamber efendimizin devesi, Allah’ın inayetiyle Naccar oğulları’ndan iki yetim gence ait olan, Ebu Eyyub El Ensari’nin evinin önünde durdu. Ebu Eyyub El Ensari’nin eşi koşarak geldi ve peygamber efendimizin devesini içeriye aldı. Böylece Resulullah (s.a.v) , Mescid-i Nebevi ve kendi evinin yapımı tamamlanıncaya kadar bu ailenin yanında misafir kaldı.

İslam tarihinin başlangıcı sayılan bu hicret gerçekleştirildikten sonra Peygamber efendimizin ilk işlerinden biri, muhacirlerle Ensar’ın kardeşleştirilmesi oldu. Amacı kan ve akrabalık taraftarlığı bağını aşarak, inanç ve din bağını fertler arasında ilişkilerin temeli yapmaktı. Bu bağlamda etrafına toplanan kalabalığa şöyle seslendi:

—Allah için ikişer ikişer kardeş olun.

Sonra da Hz. Ali(as)’ın elini tutarak:

—Ali benim kardeşimdir, diye buyurdu. Musa’ya Harun ne menzildeyse, Ali de bana o menzildedir. Ancak benden sonra peygamber gelmeyecektir. Ali, dünyada ve ahirette benim kardeşimdir.

Bunu gören Müslümanlar, harekete geçerek ensardan olan her kişi, muhacirlerden bir kişiyi hayatına ortak ettiği kardeşi olarak seçti. Böylece Medine şehri, tarihinin kanlı sayfalarından birini yırtıp atarak geride bırakmış oldu.

\* \* \*

Hz.Peygamber(s.a.v.), Mekke’de kaldığı süre boyunca namazlarında yönünü Beyt’ul Mukaddes’e doğru dönerdi. Medine’ye hicret ettikten sonra da Müslümanlar yaklaşık bir, bir buçuk sene Mekke’de olduğu gibi Yahudilerin kıblesine doğru namaz kıldılar.

Bu durum, Yahudiler için bir övünç kaynağı olmuştu. Bu konuyla ilgili olur olmaz yerlerde, yakışıksız ve İslam’ı aşağılayan sözler sarf ediyorlardı.

—Muhammed, müstakil bir din getirdiğini, getirdiği dinin önceki dinleri neshettiğini söylüyor. Hâlbuki müstakil bir kıblesi bile yoktur. Yahudilerin kıblesine doğru namaz kılıyor, diye peygambere ve onun risaletine laf atıyorlardı.

Yahudilerin bu sözleri peygamber efendimizi gerçekten çok üzüyor, geceleri evden çıkarak uzun uzun gökyüzünü seyrediyor ve bu konuda Allah’ın kendisine yol göstermesini bekliyordu.

Bir akşam yine dışarı çıkıp gökyüzüne bakmaya başladı. Öyle ki bu bekleyiş sabaha kadar sürdü. Aynı gün öğlen namazının vakti gelince, Salim oğullarının mescidinde bulunuyordu. Öğlen namazının ilk iki rekâtını kılmıştı ki, ansızın inen Cebrail(as), peygamber efendimizin kolundan tutup Kâbe’ye doğru çevirdi. Bu konuda ona şu ayeti indirmişti:

**“Biz senin yüzünün göğe doğru çevrilip durduğunu görüyoruz. Elbette seni, hoşlanacağın bir kıbleye döndüreceğiz. Artık yüzünü Mescid-i Haram tarafına çevir…”**

Allah’ın kendisine indirdiği bu vahyi, hemen oradakilere ileterek, kıblenin değiştiğini ve artık namazlarını Mescid-i Haram’a doğru kılacaklarının müjdesini verdi. Kıblenin değişmesi olayı, Müslümanların, Resulullah(s.a.v) ‘in emirlerine ne derece boyun eğdiklerini, ona ne oranda itaat ettiklerini belirleyen bir sınav, Yahudilerin alaycı tavırlarına karşı bir meydan okuma ve onların komplolarına verilmiş bir karşılık niteliğindeydi. Ayrıca Müslüman kimliği oluşturma yönünde atılmış yeni bir adımdı.

# SEKİZİNCİ BÖLÜM

Hz.peygamber efendimiz, İslam dininin karşısında her zaman bir tehdit oluşturan Kureyşlileri bir nebze olsun caydırmak, Kureyşlilerin gasp ettikleri Müslümanların mallarının diyetini almak ve Müslümanlığı daha geniş kitlelere duyurmak adına, Kureyşlilerin kervanlarını gözlemeğe başladı. Amacı her hangi bir savaş ihtimaline karşı, Müslümanlara maddi kaynak oluşturmak ve düşmanlarının güçlerine bir nebze olsun darbe vurmaktı.

Peygamber efendimiz, bu amaçla ramazan ayının sekizinci gününde, Medine’den Zefran’a doğru yola çıktı. Çünkü Kureyş kervanının Zefran’dan geçeceğine dair bir haber almıştı. Ordusunun bir bayrağını Mus’ab’ın eline, diğerini de Hz.Ali(as)’ın eline verdi. Bu ordu, seksen iki muhacir, yüz yetmiş Hazreçli ve bir Evsliden oluşuyor ve toplam üç at ve yetmiş deve vardı.

Hz. Peygamber efendimiz, kendisiyle birlikte Zefran’a hareket eden Müslümanlara, onları gayretlendirmek için şöyle buyurdu:

—Allah’a ant olsun ki, sizlerin yaşantılarınızda bir genişlik hâsıl olacaktır. Zira Allah bana iki topluluktan (kervan veya Kureyş ordusundan) birisinin bizim olacağını vaat etti. Vallahi ben Kureyşlilerin yere serilmiş ölülerini görür gibiyim.

Ebu Süfyan, Şam’a giderken kervanın Hz. Peygamber tarafından takip edildiğini anlamıştı. Bu yüzden dönüşte çok ihtiyatlı davranıyordu. Karşılaştığı kervanlara Peygamberin ticaret yollarını işgal edip etmediğini sora sora ilerliyordu. Nihayet peygamberin, ashabıyla birlikte Kureyş kervanını takip etmek üzere Medine’den çıkıp, Bedir’in yakınlarında bulunan Zefran’da konakladığını öğrendi.

Bu haber Ebu Süfyan’ı oldukça telaşlandırmış ve korkutmuştu. Bunun üzerine kervanı hemen durdurdu. Zamzam B.Amr’i Gifari’yi belli bir ücret karşılığında tutarak, alelacele Mekke’ye gönderdi.

Zamzam, çölleri kısa bir zamanda kat ederek, Mekke’ye vardı. Mekke’ye varınca Ebu

Süfyan’ın emri üzerine devesinin kulaklarını kesti, burnunu yardı, eğerini ters çevirdi. Kendi gömleğini de önden ve arkadan yırttı. Mekke’ye girip, devesinin üzerinden haykırmaya başladı:

—Ey Kureyş! Kervanın imdadına koşun. Mallarınız gidiyor. Muhammed ve yaranı yolu kesmiş, kervan yağmalanmak üzeredir.

Devenin kulaklarının kesik oluşu, burnundan kanların damlamakta oluşu ve Zamzam’ın gömleği yırtık bir halde ettiği feryatlar, Mekkelilerin damarlarındaki kanı coşturmuştu. Bütün Kureyş savaşçıları kervanının imdadına koşmak için savaş hazırlıklarına başlamıştı.

Savaş hazırlıkları bitme noktasına gelmişti. Ama ortada bir sorun vardı. Kureyş ileri gelenlerinden biri olan Ümeyye, bu savaşa katılmak istemiyordu. Çünkü Hz.Peygamber ona, “senin ölümün Müslümanların elinden olacak” demişti ve o anda Ümeyye Peygamberin bu sözünü anımsamıştı. Ama Kureyş büyükleri, Ümeyye gibi bir şahsiyetin bu savaşa katılmamasının, kendilerine büyük zararlar vereceği inancını taşıyorlardı.

Ümeyye, içine düştüğü korku ve endişe duygusunun etkisiyle Mescid\_ül Haram’da bir köşede oturup düşünüyordu. Savaş hazırlıklarını tamamlamış olan Ebu Cehil, elinde bir tepsiyle içeri girdi. İçinde bir sürmedan olan tepsiyi Ümeyye’ye uzatarak:

—Ey Ümeyye! Dedi. Kadınlar gibi savaştan kaçarak bir köşeye çekilmişken, şu sürmedanı al da, kadınlar gibi gözlerine sürme sür. Artık adını yiğit erkeklerin adlarının arasından sil.

Ebu Cehil’in sözleri Ümeyye’nin çok ağırına gitmişti. Duyduğu aşağılayıcı sözlerin etkisiyle ayağa kalkarak, hiçbir şey söylemeden dışarı çıktı. Hazırlıklarını tamamlayıp, diğer Kureyşlilere katıldı.

\* \* \*

Peygamber efendimiz(s.a.v), savaşın eşiğine gelindiğinin farkındaydı artık. Yanındakilerin savaş konusunda fikrini sormak için hemen bir askeri şura oluşturmayı uygun görmüştü. Şura toplandıktan sonra, Peygamber efendimiz, orada bulunanlara dönerek:

—Artık savaşın eşiğindeyiz, diye buyurdu. Bu konuda sizler ne düşünüyorsunuz? Bunu öğrenmek istiyorum.

Her ketsen önce Ebu Bekir ayağa kalkarak söz aldı:

—Mekke ordusuna Kureyşin büyükleri ve yiğitleri katılmışlardır. Kureyş bir dine iman etmemiştir bu doğru. Fakat izzetin doruk noktasından zilletin alçaklığına düşmüşlerdir. Bizler de Medine’den hazırlıklı çıkmadık. Banim fikrim bu yöndedir. Yani savaşmayalım ve Medine’ye geri dönelim.

Peygamber efendimiz beklemediği bu cevap karşısında hiddetlenerek Ebu Bekir’e:

—Otur! Diye buyurdu.

Daha sonra Ömer kalktı ayağa ve Ebu Bekir’in düşüncesine katıldığını, savaşmalarının kendileri için hayırlı olmayacağını dile getirdi. Peygamber efendimiz, ona da oturmasını emretti. Daha sonra Mikdad ayağa kalkarak şöyle dedi:

—Ya Resullullah! Kalplerimiz seninledir. Allah sana neyi emretmişse onu yap. Allah’a ant olsun ki, İsrail oğullarının Hz.Musa’ya söylediklerini söylemeyeceğiz bizler sana. Hani Musa onları cihada çağırmıştı ya, onlar da “ Ey Musa! Sen ve rabbin gidin savaşın. Biz burada oturacağız” demişlerdi. Fakat biz onların aksine sana şöyle diyoruz:” sen Allah’ın izniyle cihad et, bizler seninle beraber savaşacağız. Biliyoruz ki Allah bizlerle beraberdir.”

Mikdad, sözünü bitirip yerine oturduktan sonra peygamber efendimiz tekrar sordu:

—Her kesin düşüncesini almak istiyorum. Görüşlerinizi bana söyleyin.

O ana kadar konuşanların hepsi Mekkeliydi. Peygamber efendimiz aslında Ensarın düşüncesini öğrenmek istiyordu. Peygamberin bu ikinci yinelemesi karşısında, Sa’d B. Muaz Ensari ayağa kalkarak:

—Her halde bizi kastediyorsunuz Ya Resulullah! Dedi.

Peygamber efendimiz:

—Evet! Diye cevap verince, Sa’d, şu şekilde devam etti:

—Ya Resulullah! Biz sana iman ettik. Dininin hak olduğunu tasdik ettik. Bu konuda sana beyatlıyız. Siz neye karar verirseniz o karara bizler de tabiyiz. Seni gönderen Allah’a yemin ederiz ki, sen denize girsen biz de seninle gireriz. Hiç birimiz geri kalmayız. Biz düşmanla karşılaşmaktan korkmayız. Umarız ki senin dinini muzaffer kılacak işler yapabiliriz. O halde Allah’ın izniyle sizin istediğiniz tarafa hareket edelim.

Sa’d’ın sözlerinden sonra Peygamber efendimiz, hemen hareket emrini verdi.

—Hareket edin ve müjdeler olsun sizlere, çünkü ya kervanla karşılaşacak ve onların mallarından elde edeceksiniz, ya da kervanın imdadına koşan güçlerle savaşacaksınız. Ben şimdi Kureyşlilerin düşüp öldükleri yerleri görüyorum.

Böylece İslam ordusu, peygamber efendimizin komutasında yola koyularak Bedir Kuyularının yanında mevzilendiler.

\* \* \*

Savaşın kaçınılmaz olduğu bir gerçekti. Artık gereken hazırlıkları yapmak, en azından düşman hakkında bilgi toplamak gerekiyordu. Bu amaçla Hz.Ali komutasında küçük bir devriye hazırlandı. Bu devriye Bedir suyunun kenarına kadar gitti. Orada Kureyşe su götürmek için gelen iki gençle karşılaşan Hz.Ali ve yanındakiler, Kureyş ordusu hakkında bilgi almak için onları peygamber efendimizin yanına getirmeği uygun gördüler. Peygamberimizin huzuruna çıktıklarında, ikisi de korkudan titriyordu. Peygamber efendimizin, gayet kararlı bir şekilde gençlere sordu:

—Siz hangi kabiledensiniz?

Gençlerden biri ayağa kalkarak, yanındakini gösterdi:

—Arkadaşım Beni Haccad kabilesindendir. Ben de, Beni As kabilesindenim.

Peygamber efendimiz, sormaya devam etti:

—Bedir suyunun yanında ne işiniz vardı?

—Kureyşlilere su götürmek için orada bulunuyorduk.

—Kureyş ordusu nerede konuşlanmış?

—Şu Yukarıdaki dağın arkasında…

—Kaç kişidirler?

—Bilmiyoruz…

—Günde kaç deve kesiyorlar?

—Her gün değişiyor. Bir gün on deve kesiyorlar, bir gün dokuz…

Peygamber efendimiz, kesilen deve sayısından, Kureyşlilerin kaç kişi olduklarını tahmin etmişti:

—Evet! Dokuz yüz veya bin kişiler demek. Söyleyin bakalım, Kureyşin ileri gelenlerinden kimler var aralarında?

—Utbe, Şeybe, Hişam, Ebu Cehil, Hekim b. Hizam ve Ümeyye…

Peygamber efendimiz, gerekli bilgileri aldıktan sonra, ashabına dönerek:

—Araştırmalarımızın sürdürülebilmesi için şu gençleri hapsedin, diye buyurdu.

Hz. Peygamber(s.a.v), gereken bilgileri aldıktan sonra, artık Kureyşlilerin nerede olduklarını ve kaç kişi olduklarını biliyordu. Bu bilgiler ışığında gereken tedbirlerin alınması için ashabına emir verdi. Hazırlıklarını tamamlayan Hz.Muhammed(s.a.v), yanındaki üçyüz onüç arkadaşıyla birlikte yola çıkarak, Bedir denen yere geldi. Bu arada Müşrikler de bin kişilik bir ordu hazırlamış ve yola çıkmışlardı.

Peygamber efendimiz, davullar çalarak uzaktan güçlü ordularıyla müşriklerin gelişini görünce:

—Allah’ım işte Kureyş! Dedi. Onlar kibir ve gururla geliyor. Sana karşı çıkıyor, senin peygamberini yalanlıyorlar. Allah’ım! Bize yardım et. Eğer bu bir avuç Müslüman’ın yok olmasına razı olursan sana ibadet edecek kimse kalmayacak.

Daha sonra ayağa kalkarak, ordusunu savaş düzenine soktu. Artık savaş başlamıştı. Araplar savaşın ilk başlangıcında teke tek savaştıkları için, Kureyşin ünlü yiğitlerinden üç kişi meydana çıkarak rakip istediler. Bu üç kişi, Utbe B. Rabia, kardeşi Şeybe ve oğlu Velid idi. Ensar gençlerinden Avf, Muavvet ve Abdullah b. Ravahe adlı üç yiğit, onlarla savaşmak için meydana çıktılar. Utbe, onların Medine gençlerinden olduklarını anlayınca:

—Bizim sizinle işimiz yok, dedi.

Sonra Peygamber efendimize dönerek:

—Ya Muhammed! Diye bağırdı. Bizim karşımıza kendi kavmimizden denklerimizi çıkar. Onlarla savaşalım.

Bunun üzerine peygamber efendimiz, Ubeyde, Hamza ve Hz.Ali(as)’ a dönerek:

—Hadi siz onların karşısına çıkın, diye buyurdu.

İslam’ın o üç aslanı yüzlerini kapatarak meydana çıktılar. Adet üzere kendilerini tanıttılar. Karşısında Hamza, Ali ve Ubeyde’yi gören Utbe:

—İşte siz bizim dengimizsiniz, diye bağırarak kılıcını sallamaya başladı.

Hz. Ali(as), Velid ile Hamza Şeybe ile Ubeyde ise Utbe ile savaşmaya başladılar. Çok geçmeden Hz.Ali ve Hamza rakiplerini öldürdüler, daha sonra da Ubeyde’nin yardımına koşarak Utbe’yi de öldürdüler. Ağır yaralanan Ubeyde ise Medine’ye dönerken yolda vefat etti.

Daha sonra iki ordu savaşa tutuştu. Savaş esnasında peygamber efendimiz, sürekli Müslümanlara cesaret veriyor, onları giriştikleri bu savaşta zafere ulaşacaklarına inandırmaya çalışıyordu. Bir süre sonra Hz.peygamber, avucunu kumla doldurup:

—Müşriklerin yüzleri kara olsun, diye haykırarak avucuna doldurduğu kumu Kureyşlilerin yüzlerine doğru attı. Bütün Kureyşliler savaşmayı bırakarak, yüzlerini gözlerini ovuşturmaya başladılar.

Nihayetinde iki üç saat süren savaş, Müslümanların galibiyeti ve müşriklerin ağır yenilgisiyle sonuçlandı. Resulullah(s.a.v), müşriklerin cesetleri Bedir kuyusuna atıldıktan sonra kuyunun başına gelerek Kureyş ölülerine isimleri ile seslendi ve:

—Rabbinizin size vermiş olduğu sözlerin doğru olduğunu gördünüz mü? Dedi. Ben rabbimin bana vaat ettiklerinin doğru olduğunu gördüm.

Peygamberin, kuyudaki ölülerle konuştuğunu gören Müslümanlardan bir kaçı:

—Ey Allah’ın Resulü! Ölmüş olan bir topluluğa mı sesleniyorsun? Diye sordular.

Peygamber efendimiz:

—Onlar tıpkı sizler gibi söylenenleri işitirler, diye cevap verdi. Fakat cevap vermeleri engellenmiştir.

 Bedir savaşı İslam’ın küfre, hakkın batıla, adilin zulme, imanın imansızlığa vurduğu bir darbe olarak tarih sahnesindeki yerini almıştı böylece.

\* \* \*

Bedir savaşı, sonuçlarıyla müşrikler ve Müslümanlar üzerinde önemli etkiler bırakmıştı. Müşrikler her yönden hayal kırıklığı ve zilletle kuşatılmış olarak Mekke’ye doğru kaçmışlardı. Arkalarında Ebu Cehil de dâhil olmak üzere yetmiş ölü, yetmiş esir ve çok sayıda da ganimet bırakmışlardı. Savaşta elde edilen ganimetler, Allah’ın emriyle Müslümanlar arasında eşit bir şekilde paylaştırıldı.

Resulullah(s.a.v), müşrik esirlerle ilgili özel bir açıklama yaparak, on tane Müslüman çocuğa okuma yazma öğreten esirin, bu hizmetine karşılık olarak serbest kalacağını duyurdu. Böylelikle peygamber efendimiz, İslam inancının hoş görüsünü, eğitime ve uygar insan yetiştirmeğe yönelik teşvik edici tutumunu kanıtlıyordu. Geriye kalan esirlerin ise, dört bin dirhem karşılığında serbest kalabileceklerini duyurdu.

Kazanılan bu büyük ve şerefli zafer, bütün Arap yarımadasında çalkalanmaya başladı. Zafer ve açık fetih müjdesi Medine’ye doğru dalga dalga yayıldı. Bu durum Yahudilerin ve münafıkların içine simsiyah bir korku salmıştı. Öte yandan Müslümanlar, sevinç ve sürurla coşarak savaşın Muzaffer önderi Hz.Peygamber (s.a.v)’i karşılamak için Medine sokaklarına dökülmüşlerdi.

Mekke’de ise hüzün vardı. Mekkeli müşrikler, gerek kaybedilen savaş, gerekse yitirilen yiğit savaşçılarının acısıyla mateme bürünmüşlerdi.

Bu hezimet, Kureyş kabilesini ticaret güzergâhını Şam’dan Irak yönüne değiştirmeğe başvurmak zorunda bırakmıştı. Çünkü artık Müslümanlar güçlenerek, Arap yarımadası toplumunun birleşimi üzerinde etkili bir konum kazanmıştı. Öyle ki, Müslümanlar yavaş yavaş gücünü gösterirken, Kureyş kabilesi Arap kabileleri arasında sahip olduğu ürkütücü imajını günden güne kaybediyordu.

\* \* \*

Peygamber efendimizin biricik kızı Hz.Fatıma(s.a), nübüvvet evinde kadınlık çağına girmişti artık. O cennet kadınlarının efendisi, peygamber efendimizin kalbinde yüksek bir dereceye sahipti. Çünkü peygamber efendimiz, teselliyi, gönül okşamayı, eşi Hz.Hatice’nin bıraktığı hoş simayı ve gelecekteki temiz soyunu, onun şahsında buluyordu. Hz. Fatıma(s.a), risaletin sıkıntılarını Hz. Peygamber(s.a.v) ile paylaşarak, bu sıkıntıları hafifletmek için çok çaba harcadı. Bu yüzden peygamber efendimiz onun için” O, babasının anasıdır” diye buyuruyordu.

Hz. Fatıma(s.a), nübüvvet kaynağından ve risalet pınarından beslenmiş bir genç kız olarak fazileti, İslam’daki geçmişi, şerefi ve serveti ile tanınan Kureyş ileri gelenleri onu peygamber efendimizden istediler. Hz. Peygamber, bu teklifleri nazik bir şekilde reddederek, kimi zaman:

—Onun hakkında takdirin kararını bekliyorum, diye cevap veriyordu, kimi zaman da:

—Gökten gelecek emri bekliyorum, diyordu.

Hz.Peygamber efendimiz, Hz.Ali(as)’ın Hz.Fatıma(s.a)’ya talip olmasıyla rahatlamıştı. Bu kutlu teklif karşısında Hz.ali(as)’a hitaben şöyle buyurmuştu:

—Ey Ali! Müjdeler olsun sana. Ben yeryüzünde onu seninle evlendirmeden önce, yüce Allah gökyüzünde seni onunla evlendirdi. Sen gelmeden önce gökten bir melek inerek bana dedi ki:

—Ey Muhammed! Yüce Allah yeryüzüne bir kere baktı ve kulları arasından seni seçerek risaleti ile görevlendirdi. Sonra ikinci bir kere yeryüzüne baktı ve oradan sana bir kardeş, bir yardımcı, bir dost ve bir damat seçti. Kızın Fatıma’yı onunla evlendir. Gökteki melekler bu evliliği törenle kutladılar. Ey Muhammed! Yüce Allah sana yeryüzünde Ali’yi Fatıma ile evlendirmeni ve onlara dünyada ve ahirette temiz, soylu, arınmış, hayırlı ve faziletli iki evlatları olacağı müjdesini vermeni söylememi emretti.

Daha sonra bu kutsal evliliğin hazırlıklarına başlandı. Nihayetinde Resulullah(s.a.v), Hz.Ali ile Hz.Fatıma’nın nikâhlarını, muhacirler ile Ensardan oluşmuş bir cemaatin huzurunda kıydı.

Peygamber efendimiz, kızının elinden tuttu. Sonra:

—Allah seni bütün kötülüklerden korusun, diye dua etti.

Daha sonra Fatıma (s.a)’nın yüzünü açtı. Gelinin elini damadın eline vererek Hz.Ali(as)’a hitaben şöyle dedi:

—Peygamberin kızını Allah senin için mübarek kılsın Ya Ali! Fatıma çok iyi bir eştir.

Sonra Fatıma’ya hitap ederek:

—Ali de çok iyi bir kocadır, dedi.

Âlemlerin en üstün kadınıyla, Allah’ın aslanı, peygamberin halifesi evlenmişti böylece. Peygamber efendimiz, bu evliliğe ve kurulan bu yeni yuvaya o kadar yüce bir makam yüklemişti ki, her gün sabah namazını kılmak için evinden çıkıp mescide gittiğinde, Fatıma(s.a)’nın kapısının önünde durup şöyle buyuruyordu:

—Ey Benim Ehlibeytim! Namazı unutmayın. Allah ancak siz Ehlibeytimden her çeşit pisliği gidermek ve sizi tertemiz kılmak ister.

# DOKUZUNCU BÖLÜM

Hz.Peygamber(s.a.v), İslam dinini ve Allah’ın hükümlerini yaymaya, insanların davranışlarını ve hayatlarını yasal ilkelere bağlamaya devam ediyor, Allah’tan gelen direktifleri insanlara açıklayarak, her kesi Allah’a itaat etmeğe çağırıyordu.

 Diğer taraftan Mekke müşrikleri ile yandaşlarının kafalarında Müslümanlara karşı yeni bir savaşa girmenin sebepleri ve faktörleri yoğunlaşmaya başlamıştı. Böylelikle omuzlarına çöken Bedir hezimetinin kâbusunu dağıtmayı, Bedir’de en büyük zarara uğramış olan Emevi ailesinin lideri Ebu Süfyan’nın körüklemeği sürdürdüğü kinin ateşini söndürmeği hesap ediyorlardı.

 Dolayısıyla başlatılmak istenen yeni savaş, Müslümanları zayıflatarak Şam’a giden ticaret yollarını güvenceye alma girişimiydi. Öte yandan Müslümanların askeri gücünün gelişmesini durdurarak, Mekke’nin istila edilmesi ve bu şehre egemen olan müşriklik inancının ortadan kaldırılması tehlikesini bitaraf etmekti.

 Mekke’de Bulunan peygamberimizin amcası Abbas, bir mektup yazarak Mekke’deki savaş hazırlıklarını Peygambere bildirdi. Abbas, mektupta şunları yazmıştı:

 —Kureyşliler, kadınlarını da kendileriyle birlikte sefere çıkarmayı planlıyorlar. Başka kabilelere de kendileriyle birlikte savaşmaları için çağrıda bulunuyorlar. Savaşı ve çatışma azmini kışkırtmak için çeşitli yöntemlere başvurarak, özellikle Medine dışına sürülen Yahudilerin de desteğini kazanmaya çalışıyorlar.

 Bu mektup, gizli yollardan Hz.Peygamber efendimize ulaştı. Fakat peygamber efendimiz, durum açıklık kazanıncaya ve savaş için gerekli hazırlıklar tamamlanıncaya kadar bu haberi Müslümanlardan saklamayı uygun görmüştü. Fakat Kureyşlilerin kalabalık bir ordu ile Medine’ye doğru yola çıktıkları haberini alınca, durumu ashabına bildirerek savaş hazırlıklarına başlanması konusunda onlarla uzun süren istişareler etmeğe başladı. Ardından minbere çıkarak cemaate bir konuşma yaptı. Konuşmasında cemaate öğütler vererek, onlara Allah’a itaat etmeleri gerektiğini, ciddi gayret göstermelerini, cihat etmelerini ve sabırlı olmalarını emretti. Sonra evine gidip zırhını giydi. Bu durum karşısında cemaatten biri peygamberin karşısına geçerek:

 —Ey Allah’ın Resulü! Dedi. Sana karşı çıkmak bizim haddimizi aşar. Sen neyi uygun görüyorsan onu yap. Bizler her koşulda ve her yerde seninle beraberiz.

 Hz.Peygamber(s.a.v), şu karşılığı verdi:

 —Bir peygamber zırhını giyince, savaşmadan onu çıkarması kendisine yakışmaz.

 Ardından Hz.Peygamber(s.a.v), bin kişilik İslam ordusunun başında seferi başlattı. Müslümanlardan biri peygamberin yanına gelerek:

 —Ey Allah’ın Resulü! Müşriklere karşı Yahudilerden yardım çağrısı geldi. Siz ne diyorsunuz? Diye sordu.

 Peygamber efendimiz, hiç düşünmeden:
 -Hayır! Şirk ehline karşı şirk ehlinden yardım istemeyin, diye buyurarak bu teklifi geri çevirdi.

 Münafıklar, Müslümanlara karşı besledikleri kini saklamayı başaramamışlardı yine. Nihayetinde Abdullah Bin Übey, üç yüz kişilik savaşçısı ile yarı yolda Resulullah’tan ayrıldı. Böylece bin kişilik İslam ordusu, yedi yüz kişiye düşmüştü. Oysa Müşrik savaşçılarının sayısı üç binden fazlaydı. Ama peygamber efendimiz, Müslümanlara dönerek moral verdi ve Allah’ın kendileriyle beraber olduğunu söyleyerek askerlerini cesaretlendirdi.

 Nihayet Uhud tepesinin eteğine gelinmişti. Peygamber efendimiz, müşriklerin arkadan saldırmalarından korktuğu için, Uhud tepesinin eteklerinde bulunan önemli bir geçide usta okçularını yerleştirdi ve onları:

 —Benden yeni bir emir almadıkça, yerlerinizi terk etmeğin, diyerek uyardı.

 Sonra ayağa kalkarak Müslüman savaşçılara hitaben şu konuşmayı yaptı:

 —Ey İnsanlar! Size Allah’ın bana kitabında tavsiye ettiğini tavsiye ediyorum. O da Ona itaat etmek ve onun haram ettiği şeylerden uzak durmaktır. Şimdi siz bu gün ödül ve birikim yurdundasınız. Bu ödül ve birikim, üzerindeki yükümlülüğü hatırından çıkarmayanlar, sabır, kesin inanç, ciddiyet ve şevk üzere nefsini bu yükümlülüğe adayanlar içindir ancak. Zira düşmana karşı cihat etmek, nefsin hoşlanmadığı ağır bir iştir. Buna sabreden az olur. Yalnız Allah’ın rüştünü pekiştirdiği kimseler bu sabrı gösterir. Çünkü Allah kendisine itaat edenlerle beraberdir. Şeytan da ona asi olanlarla beraberdir. Amellerinizi cihada sabretmekle açın. Bununla Allah’ın size vaat ettiği ödüle talip olun. Sizlere düşen, Allah’ın size emrettiğini yapmaktır. Ben sizin rüştünüze büyük önem veriyorum. Çünkü ihtilaf, sürtüşme, başkalarını işinden alıkoyma gibi davranışlar, acizlik ve zayıflık alametidir ki, Allah bunu sevmez ve böyle birilerine destek ve zafer vermez.

 Artık savaşın başlaması an meselesiydi. Müşrikler savaşmak üzere çoktan saf tutmuşlardı bile. Müşriklerin komutanı Halid Bin Velid, askerlerini cesaretlendirmek için, atının üzerinden:

 —Haydi, aslanlar gibi savaşın, diye haykırdı. Bedir’de kaybettiğimiz itibarımızı geri kazanalım. Orada ölen yiğitlerimizin intikamını alalım da, Müslümanlara günlerini gösterelim. Haydi yiğitlerim! Lat ve Uzza aşkına saldırın!

 Savaş başlar başlamaz, birkaç saat içinde müşrik ordusu dağılmaya, askerler geri dönüp kaçmaya başladılar. Müslümanların zaferi açık bir şekilde savaş meydanında görülmeğe başlamıştı. Müşriklerin kaçıştığını gören cephe arkasındaki geçit nöbetçilerinden biri:

—Burada beklememizin hiçbir anlamı yok, diye bağırdı. Baksanıza müşrikler kaçmaya başladı. Biz de ganimet toplayanlara katılalım.

Askerin bu sözüne sinirlenen Nöbetçilerin komutanı:

—Olmaz öyle şey, diye çıkıştı. Peygambere verdiğiniz sözü ne çabuk unuttunuz. Peygamber, bize İslam ordusu ister galip olsun ister mağlup, buradan ayrılmamamızı emretmedi mi?

Nöbetçilerin çoğu komutana karşı gelerek:

—Resulullah’ın emri, sadece savaş esnasında burada nöbet tutmamızdan başka bir şey değildi. Baksana savaş sona erdi, diyerek komutanı kulak ardı ettiler.

 Bu manzara karşısında Şeytanın vesvesesine aldanan okçular, peygamberin sözünü unutup, savaşı kazandık diyerek yerlerini terk ettiler. Ganimet elde edebilmek için peygamberin emrini çiğneyen bu okçuların boşalttığı geçitten, fırsat kollayan Halid Bin Velid, atlı birlikleriyle ikinci defa Müslümanlara karşı saldırıya geçtiler.

 Müslümanlar, beklemedikleri bu saldırı karşısında gafil avlanmışlardı. Böylece bozguna uğramış olan Kureyş askerleri yeniden toparlanarak savaşmaya başlamış, çok sayıda Müslüman askerini öldürmüşlerdi. Ardından da müşrikler, Müslümanları galeyana getirip, güçsüz düşürmek ve cesaretlerini kırmak için, peygamberin öldüğü haberini yaydılar. Peygamber in öldüğünü duyan Müşrikler daha da cesaret kazanmışlardı. Bunun karşısında Müslümanların çoğu da bu asılsız haber karşısında savaşmaktan vazgeçerek dağın eteklerinde saklanmaya başladılar. Savaş meydanında çok az sayıda Müslüman askeri kalmıştı. Bu kahraman askerlerden biri olan Enes bin Nadir, can havliyle savaşmaya devam ediyordu ki, Müslümanlardan bir grubun can havliyle kaçtığını gördü. Onları durdurmak için, dağın eteğine doğru yöneldi. Dağın eteğine vardığında içlerinde Hattab oğlu Ömer ve Talha bin Übeydullah’ın da bulunduğu Ensar ve muhacirlerden bir grubun, saklandığını gördü.

Büyük bir öfkeyle oradakilere:

 —Neden burada oturuyorsunuz? Diye sordu.

 Ömer ayağa kalkarak:

 —Peygamber öldü, artık savaşmanın bir faydası yok, dedi.

 Enes:

 —Madem peygamber öldürüldüyse, yaşamanın ne faydası var, diye devam etti. Kalkınız ve onun öldürüldüğü yolda siz de şehit olunuz. Eğer Muhammed öldürüldüyse, onun Rabbi diridir.

 Sözleri bitince, oradakilerden hiçbir tepki alamamıştı Enes. Söylediklerinin onlara tesir etmediği belliydi. Bunun üzerine savaş meydanına geri dönerek samimiyetle savaşmaya devam etti ve yetmiş yerinden yara alarak şehadet mertebesine ulaştı. Öyle ki cesedini bacısından başka kimse tanıyamamıştı.

 Allah-u Teala, kaçıp saklanan bu grup hakkında şöyle buyurmuştur:

 **“Bir grup, can derdine düşmüştü. Allah hakkında Müslümanlıktan önceki cehalet çağında olduğu gibi haksız zanlara kapılarak:” Bu iş neyimize “ diyerek söyleniyorlardı.”**

 \* \* \*

Nihayetinde Hz.Ali(as), Hamza, Sehl b. Huneyf’in ve yerini terk etmeyerek savaş alanında kalan çok az sayıda savaşçının kahramanca direnişi, müşriklerin peygamber efendimize ulaşmasını engellemişti.

 Kureyş ordusunun bu amansız ve kalleşçe saldırısı Müslüman ordusunun bütün dengesini bozmuştu. Müslümanlar parolayı şaşırmışlardı. Arkadan gelenlerin müşrik mi yoksa Müslüman mı olduklarını şaşırmış bir vaziyette birbirlerini kırarak kaçışmaya başlamışlardı. Bu hengâmede, peygamberimizin amcası Hamza, Hinde’nin kölesi tarafından serbest bırakılma vaadiyle şehit edilmişti. Peygamberimiz de yaralanmışı. Yüzü gözü kan içinde kalan peygamber efendimiz, Yüzündeki kanı silerek:

 —Kendilerini Allah’a davet ettiği halde Peygamberlerinin yüzünü kana bulayan bir kavim nasıl iflah olabilir? Dedi ve elindeki yay parçalanıncaya kadar savaşmaya devam etti. Bir ara onu öldürmek için üzerine saldıran Ubeyy B. Halef’e elindeki mızrakla üst üste darbeler indiren peygamber efendimiz, o müşriki oracıkta öldürdü.

 Hamza ve onun gibi yiğit pehlivanların şehit edilmeleri, Hz.Ali(as)’a, peygamberi koruma adına daha büyük sorumluluklar yüklemişti. Hz.Ali(as) da, benzeri görülmemiş bir kahramanlık göstererek, Resulullah’a doğru ilerleyen her düşman askerini tek başına geri püskürtüyor ve kılıcıyla yere seriyordu. Hz. Ali(as)’ın bu kahramanca mücadelesi karşısında Cebrail(as) peygamber efendimizin yanına inerek:

 —Ey Allah’ın Resulü! Diye buyurdu. Bu komutan, paha biçilmez bir fedakârlık sergilemektedir. İşte bu gerçek fedakârlıktır.

 Cebrail(as)’ın bu sözü karşısında Peygamber efendimiz, Hz.Ali’ye bakarak:

 —O bendendir, ben de ondanım, diye karşılık verdi.

 Cebrail(as), peygamberden aldığı cevap karşısında şöyle dedi:

 —Ben de sizdenim…

 Daha sonra şöyle bir ses duyuldu:

 “Zülfikar gibi kılıç, Ali gibi yiğit yoktur.”

 \* \* \*

 Resulullah(s.a.v); yanında kalan az sayıdaki Müslüman savaşçı ile birlikte Uhud tepesine çekildi. Savaş durulmuştu artık. Bir süre sonra müşriklerin başı Ebu Süfyan, meydana çıkıp, Müslümanlarla alay ederek:

 —Yücelsin Hubel! Diye haykırmaya, şeytani naralar atmaya başladı.

 Asıl demek istediği şey, o zaferi putlara taptıklarından dolayı kazandıklarıydı.

 Böylelikle yenilgiye uğramış Müslümanların kalplerine nüfuz ederek, onların inançlarını zedeleyeceğine inanıyordu.

 Daha sonra şöyle devam etti:

 —Eğer Tevhid dini hakikat dini olsaydı, bu savaşta sizler muzaffer olurdunuz.

 Resulullah(s.a.v), düşmanının, bu hassas dönemde tehlikeli bir senaryoya giriştiğini ve büyük bir hararetle fırsattan istifade etmeğe çalıştığını fark etmişti.

 Bunun üzerine Resulullah(s.a.v), savaş alanında uğranılan yenilgiye rağmen, inançla ilgili kararlılığının kırılmadığını göstermek amacıyla, Ebu Süfyan’ın küfür içerikli sözüne, Müslümanların şu sözle karşılık vermesini istedi:

 —Allah en büyük ve en yücedir! Mağlubiyetin bizim Allah’a ibadet edişimizle bir ilgisi yoktur. Bu mağlubiyet, komutanın verdiği emirlerden sapmanın doğal bir neticesidir.

 Müslümanlar, peygamber efendimizin buyurduğu sözü, Ebu Süfyan şeytanının duyacağı şekilde haykırınca, Ebu Süfyan, şöyle seslendi:

 —Biz o kişileriz ki, Bizim Uzza’mız, Lat’ımız var. Ama sizin ne Uzza’nız ne de Lat’ınız var.

 Hz.Peygamber, ona ikinci kez karşılık verilmesini emrederek:

 —Allah bizim Mevlamızdır. Sizinse Mevlanız yok deyin, talimatını verdi. Yani sizlerin dayandığınız şey, ağaç veya taş parçasından bir puttur. Ama bizim dayanağımız, her şeye kadir olan mutlak Allah’tır.

 Peygamber efendimizin verdiği cevaplar karşısında saçmalamaya başlayan Ebu Süfyan:

 —Bu gün, Bedir gününün intikamıdır, diye yeniden haykırdı.

 Ebu Süfyan’ın bu anlamsız ve saçma sözüne karşılık, peygamber efendimizin talimatıyla Müslümanlar şöyle cevap verdiler:

 —Bu iki gün, asla birbiriyle eşit değildir. Bizim öldürülenlerimiz cennette, sizinkiler ise cehennemdedir.

Ebu Süfyan, Müslümanların ağzından çıkan bu kahredici cevaplar karşısında hayal kırıklığına uğrayarak:

 —Bizim hesabımız gelecek yıla kalsın, diyerek savaş meydanından ayrıldı ve Mekke’ye doğru yola koyuldu.

 Ebu Süfyan, Mekke’ye doğru yola koyulduktan sonra Peygamber efendimiz, yanındaki az sayıda Müslüman ile birlikte, savaş meydanındaki şehitlerin defin işlerine koyuldu. Daha sonra da Medine’ye doğru yola çıktı.

Savaş alanında verilen çok sayıdaki şehit ve karşılaşılan ağır yıkım, inanç sahibi Müslümanlar ile önderleri Hz.Peygamber (s.a.v)’i, İslam’ın varlığını ve genç devletin yapısını savunmaya devam etmekten alıkoymamıştı. Nitekim Medine’ye dönüşün ertesi günü, Hz.peygamber efendimiz, düşmanın peşine düşüp, onu kovalamak amacıyla Müslümanları tekrar harbe çağırdı. Fakat bu sefere sadece Uhud savaşına katılan Müslümanların çıkmasını emretti. Peygamberin bu emri üzerine Müslümanlar, vücutlarındaki yaralara aldırış etmeksizin Hamrau’l Esed mıntıkaya doğru yola çıktılar. Peygamber efendimizin bu seferle amaçladığı, düşmanın canına korku salmak ve Uhud yenilgisiyle yıkılmadığını Kureyşli Müşriklere belli etmekti. Nitekim Müslümanların bu hamlesinin uyandırdığı korkunun etkisi

İle Kureyşliler Mekke’ye dönüş yolculuklarını hızlandırdılar. Bunun üzerine Hz.Peygamber(s.a.v) ve Müslümanlar, bozulan morallerini düzelterek ve düşmana gerekli olan mesajı vererek tekrar Medine’ye döndüler.

 \* \* \*

 Müslümanlar, Uhud yenilgisinin izlerini çabuk silmişlerdi. Uhud’daki yenilgiden ders çıkararak savaş tecrübelerini arttırmış, direniş, fedakârlık, İslam dinine ve İslam Peygamberine samimiyetle bağlılık örnekleri ortaya koymaya başlamışlardı. Uhud savaşının üzerinden tam bir sene geçmiş ve Ebu Süfyan’ın “ Seneye yine Bedir’de buluşalım” diyerek Müslümanlara yönelttiği tehdidin vadesi dolmuştu. İşte bu vadenin geldiği düşüncesiyle Hz. Peygamber(s.a.v), Bin beş yüz savaşçının komutasında Bedir’e doğru sefere çıktı. Hem Müslümanlarla hem de Kureyşlilerle dostane ilişkiler olan Neim Bin Mesud, peygamber efendimizin bu seferini duyar duymaz, Mekke’ye doğru yola çıktı. Mekke’ye geldiğinde durumu kendisine açmak için Ebu Süfyan’la görüştü ve ona:

 —Ey Ebu Süfyan! Dedi. Muhammed, Uhud’da Müslümanlara verdiğin savaş vaadinden dolayı Bedir’e doğru sefer düzenlemiş.

 Duydukları karşısında korkuya kapılan Ebu Süfyan; Neim’e dönerek:

 —Ne olur Medine’ye geri dön, dedi. Muhammed’i bu işten vazgeçir. Bu yıl Mekke’den çıkmamın mümkün olmayacağını söyle.

 Neim, başını sallayarak:

 —Çok geç, dedi. Muhammed kalabalık bir orduyla Bedir’de sizi bekliyor.

 Ebu Süfyan, gitmekten başka çaresi olmadığını anlamıştı. En azından kendi saygınlıklarını ve itibarlarını koruma ve güvence altına alma içgüdüsü onu böyle bir sefere mecbur kılıyordu. Birkaç gün içerisinde hazırlıkları tamamlayıp, kendisi tarafından belirlenmiş olan buluşma yerine doğru sefere çıkmak zorunda kaldı.

 Ebu Süfyan, Merr-uz Zehran denilen yere geldiğinde, yanında bulunan yol arkadaşı Sefvan’ dönerek:

 —En iyisi geri dönelim. Bu kıtlık ve kuraklık nedeniyle gerekli olan askeri hazırlıkları yapamadık. Korkarım ki, bu sefer, hayırımıza değil, diyerek geri döndü.

 Sefvan, itiraz mahiyetinde Ebu Süfyan’a dönerek:

 —Bu şekilde Mekke’ye dönmemiz bizler için ne kadar alçaltıcı bir harekettir biliyor musun, dedi. Bizler bu hareketle şu ana kadar elde ettiğimiz iftiharları kaybetmiş olacağız. Eğer geçen sene o savaş vaadini vermeseydin, bu gün bizler bu manevi mağlubiyete maruz kalmazdık.

 Sefvan’ın sözlerine aldırış etmeyen Ebu Süfyan, Mekke’ye geri dönmekten vazgeçmemişti. Çünkü Bedir’e gitse başına nelerin geleceğini çok iyi biliyordu.

 Bu geri dönüş, Kureyşlilerin alınlarına bir korkaklık ve hezimet damgası kazımış oldu. Kureyşlilerin yolun yarısından geri döndüğü haberini alan Müslümanlar, yüksek bir moral, öz güven ve şerefle Medine’ye geri döndüler.

# ONUNCU BÖLÜM

Hicretin beşinci yılı sona ermek üzereydi. Müslümanların karşılaştıkları bütün olaylar, yaptıkları bütün savaşlar, genç devleti savunma ve Medine çevresinde emniyeti daha da yerleşik kılma amacına yönelikti. İslam dinine ve İslam devletine düşman çevreler ve odaklar tarafından meydana gelen olaylar, tür ve sayı bakımından daha önceki yıllara göre farklılık gösteriyordu. Yahudiler, bu çeşitliliği lehlerine kullanarak bu olayları bir noktada merkezileştirmeğe, zenginleştirmeğe, güçlendirmeğe ve düşmanlık dürtüsünün kışkırtıcı unsuru yapmaya çalışıyorlardı. Tek amaçları bu yolla İslamiyet’in varlığını Arap yarımadasında yok etmekti. Bu amaçla da gerek müşriklerle gerekse diğer münafık kavimlerle çeşitli istişarelerde bulunarak, kendilerine amaçlarını gerçekleştirmek için yandaşlar, askeri destekler oluşturma yoluna gittiler.

 Müşriklere karşı İslamiyet’i ve peygamberi karalayarak ve putperestliği överek işe giriştiler. Öncelikle müşrik kabileleri birleştirip kendilerine askeri bir dayanak oluşturup, onları İslam’ın başkenti konumundaki Medine’ye sefer düzenlemeğe ikna etmekle başladılar işe. Bunu da başardılar. Alınan kararla Ben-i Nazir ileri gelenlerinden olan Sellam Bin Ebi Hukayk ve Hüyye Bin Ehteb, bir heyet başkanlığında Mekke’ye doğru yola çıktılar. Mekke’ye vardıklarında ilk iş olarak Mekke ileri gelenleriyle temasa geçerek, onlara şöyle dediler:

 —Muhammed, bizleri de sizler gibi hedef almıştır. Ben-i Kinka ve Ben-i nazir Yahudilerini vatanı terk etmek zorunda bırakmıştır. Siz ey Kureyşliler! Kıyam ediniz. Sizinle bir olan diğer kabilelerden de yardım isteyiniz. Biz Ben-i Kureyza Yahudileri yedi yüz kişilik kılıçlı bir güçle Medine’nin girişinde sizlerin yardımınıza koşacağız.

 Onların bu boş ve fuzuli lafları, Müslümanlara karşı ihtirasla yanıp tutuşan Kureyşlileri yeniden tahrik etmişti. Ama Kureyş ileri gelenlerinde biri Yahudi elçilerine dönerek:

 —Her şey güzel de, sizler Semavi dinlerin takipçileri ehli kitapsınız, dedi. Bütün hak ve batıl dinleri birbirinden ayırt edebilmektesiniz. Ayrıca sizler de biliyorsunuz ki, biz Muhammed’e bizim tanrılarımıza ve ayinlerimize muhalif olan ayinler getirdiği için itiraz etmekteyiz. Şimdi söyleyin bakalım bizim dinimiz mi doğrudur, yoksa Muhammed’in tevhid üzerine kurulu dini mi?

 Yahudi elçileri kendilerine yöneltilen bu kasıt içeren soruya hayâsızca şöyle cevap verdiler:

 —Putperestlik dini, Muhammed’in dininden daha iyidir. Sizler kendi dininize tabi kalınız. Kalbinizde Muhammed’in dinine en ufak bir temayüle yer vermeyin. Zaten bizler Muhammed’in dinini tasvip etmiş olsaydık, ona tabi olur ve onunla savaşmayı göze alamazdık.

 Yahudilerin bu boş ve kaypakça vaatleri karşısında iyice iştahları kabaran müşrikler, hemen savaş hazırlıklarına başlayacaklarına dair onlara söz verdiler.

 Böylelikle Hz.Peygamber(s.a.v)’in ahde vefa göstermemelerinden dolayı Medine dışına sürdüğü Ben-i Nazir Yahudileri, Mekke’ye giderek Kureyşlileri Müslümanlar aleyhine kışkırtarak, bütün Yahudi ve Arap güçlerini İslam’a karşı savaşmak için seferber etti. Ardından da güçlü bir askeri ordu oluşturarak Medine’ye doğru hareket ettiler.

 Bu hareket, tedbirli, uyanık ve her türlü siyasi hareketi güvenilir gözlerle yani casuslarıyla yakından izleyen bir başkomutan olan Hz.peygamber efendimizin kulağına çok çabuk ulaştı. Hz. Peygamber(s.a.v), bu ani gelişme karşısında yapılması gerekenleri sahabeleriyle istişare ederek, nihayi kararını Müslümanlara açıkladı. Alınan kararlar gereğince, düşman güçleri engellemek için Medine’nin sursuz olan tarafının önünde hendekler kazılacaktı. Peygamber efendimiz, alınan kararı Müslümanlara açıkladıktan sonra, onları çalışmaya teşvik etmek onlara şöyle seslendi:

 —Ey inananlar! Bilin ki, Ahiret hayatından başka hayat yoktur. Allah’ım! Ensarı ve Muhacirleri bağışla.

 Peygamber efendimizin sözleri karşısında daha da gayretlenen Müslümanlar, heyecanla çalışarak kısa zamanda Medine’nin gereken tarafındaki hendekleri tamamladılar. Artık bir nebze olsun Medine güvendeydi.

 Sayıları on binden fazla olan müşrik güçler, Medine’nin etrafını sardı. Şehrin sursuz olan tarafına kazılmış olan hendekler içeri girmelerine engel olduğu kadar, daha önce hiçbir yerde görmedikleri bu savunma yöntemi onları dehşete düşürmüştü.

 Hz.Peygamber(s.a.v), üç bin savaşçısı ile birlikte Sel tepesine çıktı. Buradan müşriklerin sürpriz girişimlerine karşı koymak için askerlerinin görevlerini belirledi ve onları gereken yerlere yerleştirdi.

Müttefik güçler, bir aya yakın bir zaman Medine’yi kuşatma altında tuttular, fakat -hendekleri geçmeği bir türlü başaramadılar. Beklemekle geçen günler müşriklerin sabrını yavaş yavaş tüketmeğe başlamış, bunun üzerine Amr Bin Abdulved, İkrime bin Ebu Cehil, Hubeyra bin Vehebe, Nevfel Bin Abdullah ve Zirar Bin Hattab isimli Kureyş yiğitleri silahlarını kuşanarak, atlarına bindiler. Amr, kendine has bir gururla Ben-i Kinane kabilesinin karşısında durarak:

 —Savaşa hazırlanın! Diye haykırdı. Arapların gerçek kahramanları kimmiş bu gün göreceksiniz.

 Sonra atlarını hızla sürerek hendeğin nispeten dar olan noktasından karşı tarafa geçtiler. Bu müşrik yiğitleri, Müslüman okçuların hedeflerinden de kurtulmayı başarmışlardı. Bu hassas nokta hemen muhasara altına alınarak başkalarının geçişi önlenmişti.

 Müslüman ordusunun merkezine yakın bir yere geldiklerinde durdular. Amr, ileri atılarak:

 —Benimle savaşacak yiğit yok mu aranızda? Diye naralar atmaya başladı.

 Arap yarımadasında yiğitliği ve pehlivanlığıyla nam salan Amr, o haliyle Müslüman askerlerin üzerinde derin bir tedirginlik meydana getirmişti. Müslüman askerlerin sükûtu onu daha da cesaretlendirmiş olacak ki, sesini daha da yükselterek:

 —Cennet iddia edenler nerede? Diye bağırdı. O bizim ölülerimiz cennette sizinkiler de cehennemde diyen İslam milleti sizler değil miydiniz? Aranızda beni cehenneme gönderecek bir yiğit yok mu? Veya gelsin de ben onu cennete göndereyim.

 Amr’ın azgınca naraları kesilince peygamber efendimiz, Müslümanlara dönerek:

 —İçinizden bir yiğit kalksın da bu adamın şerrini Müslümanların üzerinden defetsin, diye buyurdu.

 Fakat Müslümanlar arasından bu çağrıya Hz.ali dışında hiç kimse cevap vermedi. Amr, sesini daha da yükselterek, alaycı ve şeytanvari bir şekilde gülümsedi:

 —Yok, mu aranızda Cennete gitmek isteyen? Sırf cennet vaadiyle kanmadınız mı Muhammed’e? Vallahi kendime rakip istemek için bağırıp çağırmaktan yoruldum.

 Peygamberimiz, Müslümanlara dönerek çağrısını tekrarladı. Yine Hz.Ali (as) ayağa kalkarak, Amr’la savaşmak istediğini dile getirdi. Diğer Müslümanların tepkisiz kaldığını gören Hz.peygamber(s.a.v) efendimiz, ayağa kalkarak Hz.Ali’nin başına özel bir sarık bağladı. Ve şöyle buyurdu:

 —Allah’ım sen Ali’yi düşmanların şerrinden koru. Beni yalnız bırakma. Sen varislerin en iyisisin.

 Sonra diğer Müslümanlara dönerek:

 —İşte imanın bütünü şirkin bütününün karşısına çıktı, diye buyurdu.

 Hz. Ali(as), Hz.Peygamber(s.a.v)’in izniyle Amr’ın karşısına dikildi. Amr, Hz.Ali(as)’ı tanımazlıktan gelerek:

 —Sen kimsin? Diye sordu.

 Hz.Ali(as); şöyle cevap verdi:

 —Ali Bin Ebu Talib…

 Amr, şöyle devam etti:

 —Ben senin kanını dökmem. Zira senin baban benim yakın dostumdu. Ben senin amcaoğlunu düşünüyorum. Nasıl olur da seni benim karşıma çıkarır? Ben seni mızrağımın ucuyla kaldırır şu gök ve yer arasına salarım. Öyle ki ne tamamıyla ölür, ne de sağ kalırsın.

 —Sen benim ölümüme üzülme. Ben her halükarda saadet sahibiyim. Zira yerim cennettir. Ama cehennem seni arzuyla beklemektedir.

 Amr, aslında Hz.Ali(as)’dan korkuyordu. Nihayetinde onun Bedir ve Uhud’da nasıl kahramanca savaştığına ve nice Kureyş yiğitlerini cehenneme gönderdiğine bizzat şahit olmuştu. O anlamsız konuşmaları sırf Hz.Ali’yi kendisiyle savaşmaktan caydırmak için sarf ediyordu.

 Amr, tekrar konuşmaya başladı:

 —Ali! Bu adilane bir taksim değildir. Cennet de cehennem de senin malın olsun.

 Hz.Ali’nin gayreti sabrını zorlamaya başlamıştı artık. Amr’a dönerek:

 —Konuşmayı bırak da savaşalım artık. Hadi beni cennete gönder, diye haykırarak düşmanının üzerine atıldı.

 İlk hamleyi Amr yapmış ve Allah’ın Aslanı’nın o mübarek başında küçük bir yara açmıştı. Amr’ın hamlesinin karşılığı gecikmemişti. Hz. Ali (as), ani bir hareketle düşmanının bedeninde derin bir yara açmış, daha sonra tıpkı bir aslan gibi, Zülfikarı sallayarak Amr’ın kafasına indirip tek darbede onu ikiye ayırmıştı. Bunu gören diğer Müşrik yiğitleri arkalarına bakmadan kaçışmaya başladılar.

 Hz.Ali(as), görevini layıkıyla yapıp peygamber efendimizin huzuruna vardığında, Resulullah(s.a.v) ayağa kalkarak şöyle buyurdu:

 —Bu Fedakârlığının değeri, benim ümmetimin bütün amellerinden daha yücedir. Zira küfür ordularının en büyük kahramanlarından birinin mağlubiyeti sayesinde, tüm Müslümanlar aziz, kâfirler ise hor ve zelil oldu.

 \* \* \*

 Medineli Yahudilerin desteklerini Kureyşlilerden çekmeleri, Medine’yi kuşatan Ebu Süfyan ve Yandaşlarını savaşa son verip, Mekke’ye geri dönme noktasına getirmişti. Bütün Kureyşlilerde kuşatmanın sonuçsuz kalacağı inancı hâkimdi. Sonra en çok güvendikleri pehlivanların uğradıkları hezimet ve Amr’ın Hz.Ali(as) tarafından öldürülmesi, onları iyice korkuya düşürmüştü. Bunca olumsuzluğun yanı sıra bir de doğal felaketler nedeniyle hayvanlarının telef olması, askerlerin açlık sınırına gelmesi ve ani bastıran bir kasırganın ordugâhlarını tarumar etmesi onları kuşatmayı kaldırıp geri dönmeğe zorlamıştı. Öyle ki sabahleyin gün ağardığında müttefik savaşçılardan tek bir kişi bile yerinde kalmaksızın Medine çevresini terk etmişlerdi.

 Bu olayı Allah’u Teala Kutsal Kitabında şöyle dile getirmiştir:

 **“Ey iman edenler! Düşman orduları üzerinize geldiğinde Allah’ın verdiği nimetleri hatırlayın. İşte o zaman düşmanlarınızın üstüne bir kasırga ve görmediğiniz ordular göndermiştik. Allah yaptığınız her şeyi görmekteydi. Onlar yukarıdan ve aşağıdan üzerinize geldiğinde ve gözlerinizin ışığı kaybolup yürekleriniz ağzınıza geldiğinde, Allah hakkında çelişkili düşünceler bir bir aklınızdan geçtiğinde işte orada ve o anda inananlar sınandı ve şiddetli bir şokla sarsıldılar.”**

# ON BİRİNCİ BÖLÜM

Hicretin altıncı yılının sonuna yaklaşılmıştı. Müslümanlar, bu yılı İslam risaletini yaymak, İslam’ın hedeflediği insan ve toplum tipini oluşturmak ve İslam’ın hükümlerini yaymak adına bir dizi mücadeleyle geçirdiler. Arap yarımadasında yaşayan her kes, bu dinin yüceliğini idrak etmişti artık. Böyle bir dini yok etmenin, ortadan kaldırmanın imkânsızlığı da ortaya çıkmıştı. O dönemin en büyük siyasi ve askeri gücü olan Kureyş kabilesinin yanı sıra Yahudiler ve diğer müşrik güçlerle girişilen sıcak savaşlar, İslam’ın yayılmasına ve hedeflerine ulaşmasına engel olamadı.

 Hz.Peygamber(s.a.v), o sıralarda Kureyş kabilesinin İslam’a karşı takındığı tutumu sürdürme konusunda çıkmaza girdiğini anlamış, bu bilinçle Müslümanlar ile birlikte Umre görevini yerine getirmek üzere ibadet amaçlı bir yolculuk düzenlemeği kararlaştırmıştı. Aynı zamanda bu fırsattan yararlanarak İslam çağrısını devam ettirmeği, imkân bulduğu oranda İslam inancının temel kavramlarını, ayırıcı özelliklerini açıklamayı ve bunların yanı sıra Beytu’l Haram’a yönelik saygısını ifade etmeği tasarlıyordu. Onun bu hareketi, İslam risaleti ile ilgili yeni bir açılım dönemi, savunma aşamasından yayılma ve saldırı aşamasına geçiş dönemi olacaktı.

 Bu amaçlarla yola koyulan Hz.Peygamber efendimiz ve sahabeleri, sarp bir yolu aştıktan sonra Hudeybiye adı verilen düz bir bölgeye geldiler. Bu düzlüğe indiklerinde olağanüstü bir şey oldu ve peygamber efendimizin devesi olduğu yere çöktü. Devenin durup dururken yere çökmesi, Müslümanları oldukça şaşırtmıştı. Müslümanların şaşkın bakışlarla kendisine baktığını gören Hz.Peygamber(s.a.v):

 —Böyle yapmak onun alışık olduğu bir şey değil, dedi. Onu yürümekten alıkoyan güç, Mekke’de fili alıkoyan güçtür.

 Ardından Müslümanlara dönerek şöyle buyurdu:

 —Burada konaklıyoruz. Eğer bu gün Kureyş kabilesi, beni akraba ziyareti içeren bir planı kabul etmeğe çağırsalar, bu izni onlara veririm.

 Fakat durum Peygamber efendimizin düşündüklerinin aksi yönde gelişmeğe başlamış, Kureyşliler Müslümanları gözetim altına alarak, geçecekleri yolu tutmuşlardı. Ardından da Halid Bin Velid komutasında yaklaşık iki yüz kadar atlıyı peygamberi ve Müslümanları karşılamak üzere yola çıkardılar. Hz.peygamber efendimiz, savaşçı olarak değil de ihrama girmiş olarak yola çıktığı için Kureyşlilerin bu tavırları karşısında şöyle buyurdu:

 —Yazıklar olsun şu Kureyşlilere! Savaş onları yedi bitirdi. Benimle Araplar arasından çıksalar ne kaybederler? Eğer Araplar beni ortadan kaldırsalar, Kureyşliler muradına ererdi. Eğer Allah beni onlar karşısında üstün kılsa, bol servete kavuşmuş olarak İslam’a girerlerdi. Yok, eğer öyle yapmak istemeseler, güçlü oldukları halde savaşırlardı. Kureyşliler ne sanıyorlar? Vallahi Allah’ın benimle gönderdiği din uğruna cihat etmeğe devam edeceğim. Ya Allah bu dini üstün kılar, ya da bu yolda canımı veririm.

 Bu sözler karşısında Kureyşli atlılar ger döndüler ve bir çatışma çıkması önlenmiş oldu. Bunun üzerine peygamber efendimiz, Huzaa kabilesinden Hıraş Bin Ümeyye’yi durum hakkında müzakere etsin diye Kureyşlilere gönderdi. Fakat adamın devesinin ayaklarını keserek öldürdüler. Hıraş Bin Ümeyye de ellerinden zor kurtularak geri dönmüştü.

 Kureyşliler, Hz.Peygamber efendimizin müzakere teklifini reddettikten hemen sonra elli kişilik bir grubu Müslümanları kışkırtmaları için görevlendirdiler. Fakat planları başarısızlıkla sonuçlandı ve Müslümanlar üzerlerine gönderilen kışkırtıcıları esir etmeği başardılar. Fakat Resulullah(s.a.v), barışçı amacını vurgulamak için onları affetti. Daha sonra da Kureyşlilere başka bir elçi göndermek istedi. Bu düşüncesini Müslümanlara sundu ve gönüllü olmak isteyen biri olup olmadığını sordu. Hiraş bin Ümeyye’nin başına gelenler onları korkutmuş olmalı ki, bu işe Hz.Ali(as)’dan başkası yanaşmadı. Fakat Hz.peygamber efendimiz Hz.Ali’yi temsilci olarak göndermek istemiyordu. Çünkü Hz.Ali(as), Kureyşlilerle yapılan savaşlarda Kureyş büyüklerini öldürerek, onların fena halde canını yakmıştı. Bu yüzden de Hz.Ali’ye bir zarar vermelerinden korkuyordu. Bu yüzden Hattab oğlu Ömer’i seçti. Fakat Ömer, hiçbir Kureyşliyi öldürmemesine karşı, kendisine bir zarar gelebileceğinden korkarak peygamber efendimizin bu teklifini kabul etmedi ve Peygambere dönerek şöyle dedi:

 —En iyisi Affan oğlu Osman gitsin. Çünkü Osman Emevi kökenlidir ve Ebu Süfyan’ın akrabasıdır. Bu yüzden ona zarar vermezler.

 Peygamber efendimiz(s.a.v), bu teklifini Osman’a iletti ve Osman’ın teklifi kabul etmesi üzerine onu Mekke’ye gönderdi. Aradan birkaç gün geçmesine karşın Osman’ın gelmeyişi Müslümanları telaşlandırmıştı. Bir de Osman’ın öldürüldüğü haberi ortalığa yayıldıktan sonra, Peygamber efendimizin savaşmaktan başka çaresi kalmamıştı. Peygamber efendimiz(s.a.v), sahabelerini bir ağacın altına toplayarak onlara şöyle hitap etti:

 —Ey Müminler! Ne pahasına olursa olsun, sizden kararlı ve sebatkâr davranmanızı istiyorum. Bu konuda bana beyat etmenizi istiyorum.

 Peygamberimizin(s.a.v) bu önerisi karşısında bütün Müslümanlar peygamberimizin emirlerine uyacaklarına dair söz verdiler. Savaş hazırlıkları henüz başlamıştı ki, Osman’ın geri dönmesiyle Müslümanların öfkesi yatışarak savaşmaktan vazgeçildi.

 \* \* \*

 Kureyşliler, Peygamber efendimizin bu seferden neyi amaçladığını öğrenmek için, peygamberin huzuruna elçi göndermeği kararlaştırarak, bu amaçla birkaç elçi gönderdi. Gelen elçilere peygamberimiz asıl amacını açıklayarak şöyle dedi:

 —Ben savaşmak için gelmedim. Sadece Allah’ın evini ziyaret için yola çıktım.

 Kureyş temsilcileri Peygamber efendimizin sözlerini Kureyş ileri gelenlerine ilettikten sonra, Kureyşliler tatmin olmayarak bu defa da Huleys Bin Alkame adlı okçu başını peygamber efendimizin huzuruna gönderdi. Huleys’in geldiğini gören Peygamber efendimiz, sahabesine dönerek:

 —Şu gelen adam, pak ve Allah’ı tanıyan bir kabiledendir, diye buyurdu. Kurbanlık develerimizi onun önüne salınız ki, buraya savaşmak için gelmediğimizi anlasın.

 Huleys’in gözleri, açlıktan dolayı birbirlerinin yününü yemeğe çalışan develere ilişince, hemen geri dönerek peygamberle temas kurmaktan vazgeçti. Hemen Kureyşlilerin yanına vararak onlara şiddetle şöyle dedi:

 —Bizler hiçbir zaman sizlerle Allah’ın evini ziyaret etmek isteyenlere engel olmak için ahitleşmedik. Muhammed’in ziyaretten başka bir gayesi yoktur. Allah’a yemin ederim ki, eğer sizler Muhammed’in Mekke’ye girişine engel olmaya çalışırsanız, Arapların en ünlü okçularından oluşan kabilem ile başınıza yıkılır, kökünüzü ortadan kaldırırım.

 Huleys’in hiddetle söylediği sözler Kureyşlileri bir hayli korkutmuştu. Huleys’in sakinleşmesi için ona şöyle dediler:

 —Sen bizi yanlış değerlendirdin. Biz sadece Muhammed’in maksadını anlamaya çalışıyoruz. Sen biraz sakin ol hele. Biz senin de rıza göstereceğin bir yol seçmeğe çalışacağız.

 Bunun üzerine Kureyş firavunları son defa Hz.Muhammed (s.a.v) ile bir anlaşma yapması için, Suheyl Bin Amr’ı görevlendirerek Hz.Muhammed(s.a.v)’in huzuruna gönderdi. Bu, Kureyşlilerin son girişimiydi ve artık Müslümanlarla bir antlaşma yapmak ve yaşadıkları o karmaşık duruma son vermek istiyorlardı. Çünkü Müslümanların gelip tam burunlarının dibinde beklemeleri onları oldukça tedirgin ediyordu.

 Neticede Suheyl, hazırlıklarını tamamladıktan sonra Kureyşlilerin antlaşma teklifini Hz.peygamber(s.a.v)’ e iletmek için Hudeybiye’ye doğru yola çıktı. Suheyl’in geldiğini gören Müslümanlar, durumu hemen peygamber efendimize ilettiler. Peygamber efendimiz, sahabesini sakin olmaya davet ederek:

 —Suheyl, Kureyş ile bizim aramızda bir barış antlaşması imzalamak için geliyor, diye buyurdu.

 Suheyl, peygamber efendimizin huzuruna vardıktan sonra, geliş nedenini peygambere ileterek:

 —Ey Muhammed! Dedi. Mekke bizim haremimiz ve izzet mekânımızdır. Tüm Arap dünyası senin bizimle savaştığını biliyor. Eğer sen şu anda zorla Mekke’ye girecek olursan, bizim zayıflık ve biçareliğimiz bütün Arap dünyasında aşikâr olacaktır. Bundan dolayı da yarın bütün Arap kabileleri bizim topraklarımızı işgal etme fikrine düşeceklerdir. Ben seni sahip olduğumuz akrabalık bağı hürmetine yemin ettiriyorum ve sana doğum yerin olan Mekke’nin sahip olduğu ihtiramı hatırlatıyorum.

 Peygamber efendimiz, Suheyl’in sözünü keserek:

 —Maksadınız nedir? Diye sordu.

 Suheyl, şöyle devam etti:

 —Kureyş büyüklerinin düşüncesi budur ki, bu yıl bulunduğunuz bu noktadan kendi şehriniz olan Medine’ye geri dönün. Müslümanlar da diğer kabileler gibi, Hac merasimlerine katılabilir, gerekli farizeleri yerine getirebilirler. Ama şu şartı göz önünde bulundurmak kaydı ile… Mekke’de üç günden fazla kalmamalı ve üzerlerine sefer silahları dışında silah almamalıdırlar.

 Peygamber efendimiz, kısmen aleyhlerineymiş gibi görünen bu şartları kabul ederek, gerekli antlaşma metninin hazırlanmasını uygun gördü. Peygamber efendimizin tavsiyesiyle Antlaşma metninin yazdırılma işini Hz.Ali(as) üstlendi. Müslümanlar arasından yükselen memnuniyetsiz homurtulara rağmen, peygamber efendimiz Hz.Ali’ye:

 —Bismillahirrahmanırrahim yaz! Diye emretti.

 Suheyl, hemen itiraz etti:

 —Ben bu sözden bir şey anlamadım. Rahman ve rahim kim, tanımıyorum. Onun yerine “Tanrı adıyla” diye yaz dedi.

 Peygamber Suheyl’in dediğini kabul ederek öyle yazılmasını emretti. Sonra Hz.Ali(as)’a dönerek:

 —Bu Allah’ın peygamberi Muhammed ile Kureyş temsilcisi Suheyl arasında imzalanan bir antlaşmadır, diye yazmasını emretti.

 Suheyl:

 —Bizler senin risalet ve nübüvvetini resmi olarak tanımıyoruz, diye tekrar itiraz etti. Eğer bizler senin risaletini tanımış olsaydık seninle savaşmaya kalkışmazdık. Lakabını antlaşma metninden çıkar ve sadece kendi adını ve babanın adını yaz.

 Peygamber efendimiz, Suheyl’in bu isteğini de kabul ederek, Hz.Ali’den metindeki Resulullah lafsını çıkarmasını istedi. Hz.Ali(as); edep dolu sözlerle peygamber efendimize itiraz ederek:

 —Ben Mübarek isminizin yanından risalet ve Nübüvvetinizi silmeğe cesaret edemem, dedi.

 Hz.Ali’nin bu sözleri karşısında Hz.Peygamber efendimiz, Halifesine dönerek:

—Ya Ali! Dedi. Bu grubun evlatları, gün gelip seni de bu işin bir benzerini yapmaya davet edeceklerdir. O zaman sen de benim gibi, mecburiyet içerisinde o işi yapmayı kabul edeceksin.

Daha sonra metni alarak kendisi Suheyl’in itiraz ettiği risalet ve Nübüvvet lafsını sildi. Çünkü o, hakikat ve doğruların yazmakla veya silmekle değişmeyeceğini çok iyi biliyordu. Neticede birçok Müslüman’ın hoşnut olmadığı Hudeybiye Antlaşması, Suheyl’in çıkardığı bütün zorluklara rağmen, peygamber efendimizin barışçıl tutumu sonucunda imzalanmış oldu. Peygamberimiz bu antlaşmayı koşulsuz kabul etmişti. Çünkü bu antlaşmanın İslam devleti açısından teşkil ettiği siyasal önemin farkındaydı. Bu antlaşma, Kureyşin İslam devletini tanıdığını gösteren çok önemli bir belge niteliği taşıyordu.

 Hudeybiye Antlaşması imzalandıktan sonra, barış ve huzur ortamı oluşmuş, Hz.Peygamber (s.a.v) de bu ortamı en iyi şekilde değerlendirmişti. Bizans İmparatorlarına, Habeşistan’a, İran’a ve daha birçok ülkeye elçilerle mektuplar göndererek, onları İslam’a davet etmişti.

 Ayrıca, Kureyş gibi bir düşmanla antlaşmaya varılmış olmanın verdiği rahatlıkla, Yahudiler ve diğer İslam karşıtı kabileler üzerine giderek, onların tehditlerini bitaraf etmişlerdi. Bu barış ortamında birçok kabile risaleti kabul ederek İslam’ın hakkaniyetine inandı.

 \* \* \*

 Hz.Peygamber (s.a.v), samimi gayretleri, büyük tecrübesi, üstün cesareti ve ilahi yönlendirme sayesinde, Müslümanlara risalet bilincini, direniş ve iyilik merdiveninin basamaklarını bir bir tırmandırdı. Onların ruhlarına sabır ve birbirleriyle kardeşçe geçinmenin tohumlarını ekti. İlahi Mesajı, mektupları ve elçileri aracılığıyla Arap yarımadası dışındaki insanlık âlemine ulaştırmayı başardı. Tabi bu tebliğ kampanyasını devam ettirirken, İslam devletini tehdit eden tehlikeleri de göz ardı etmedi.

 Hz.Peygamber efendimiz o dönemde Arap Yarımadası dışına, İran’a, Roma’ya, Habeşistan’a ve daha birçok ülkeye elçiler göndererek, O ülkelerin hükümdarlarını İslam’a davet etmişti. Peygamber fendimiz, bir mektup yazarak Rum Kralı Kayser’e de göndermişti. Mektubu alan Kayser, Muhammed’in Tevrat ve İncil’de bahsedilen peygamber olduğuna kanaat getiriyordu. Bu amaçla Muhammed hakkında daha güvenilir bilgiler edinme gereği duyarak, askerlerinden birini yanına çağırarak şöyle talimat verdi:

 —Bütün Şam’ı baştan sona gezmenizi ve Muhammed’in yakınlarından, akrabalarından veya onun haletine aşina olan birini bulursanız hemen bana haber vermenizi istiyorum.

 O sıralarda tesadüfen Ebu Süfyan ve diğer bir grup ticaret kervanlarıyla Şam’da bulunuyordu. Kayser’in memur kıldığı askerler, onlarla temasa geçerek, onları Kayser’in davetlileri olarak alıp Beyt-ul Mukaddes’e getirdiler. Sonra da Kayser’in huzuruna çıkardılar. Kayser, onları ağırladıktan sonra:

 —Aranızda Muhammed’in yakın akrabası var mı? Diye sordu.

 Ebu Süfyan:

 —Biz onunla aynı taifedeniz, diye cevap verince, Kayser, Ebu Süfyan’a dönerek:

 —Sen öne çık, dedi. Daha sonra Ebu Süfyan’a merak ettiklerini sırasıyla sormaya başladı:

 —Muhammed’in soyu nasıldır?

 —Yüce, temiz bir soydur.

 —Onun soyundan halka saltanat eden bir kimse gelmiş midir?

 —Hayır!

 —Atalarından padişah olan var mı?

 —Yok!

 —Ona, halkın ileri gelenleri, zenginleri mi uyuyor, yoksa zayıf ve fakirler mi?

 —Zayıf ve fakirler…

 —Ona inananların sayıları çoğalıyor mu yoksa azalıyor mu?

 —Çoğalıyor…

 —Muhammed’in dinine girdikten sonra dönen oldu mu?

 —Hayır olmadı.

 —Bu iddiaya kalkışmadan önce yalancılıkla töhnet altına alındığı oldu mu?

 —Hayır olmadı. Muhammed her zaman doğru sözlü biriydi.

 —İhanette bulunduğu hiç görüldü mü?

 —Yok, hiç şahit olmadık.

 —Onunla savaşa girdiniz mi?

 —Evet!

 —Savaşların sonuçları ne oldu? O mu kazandı siz mi?

 —Bazı savaşları o kazandı, bazı savaşları da biz kazandık.

 —Sizleri neye davet ediyor?

 —Bir olan Allah’a kulluğa… Ona şirk koşmamaya, babalarımızın inancını bırakmaya, namaz kılmaya, sadaka vermeğe, namusumuzu korumaya ve yakınlarımızı koruyup gözetmeğe…

 Bu konuşma tercüman vasıtasıyla oluyordu. Kayser, tercümana dönerek şöyle dedi:

 —Söyle ona! Muhammed’in soyunu sordum. “Şerefli bir soy” dedi. Peygamberler kavimlerinin şerefli soyundan olur. Ondan önce böyle bir dava için ortaya çıkan var mı dedim, “yok” dedi. Eğer olsaydı, onun izinde gidiyor denilebilirdi. Atalarından padişah olan var mı diye sordum, “yok” dedi. Eğer olsaydı, atalarının saltanatını elde etmek istiyor derdim. Yalanı duyulmuş mu dedim, duyulmadığını söyledi. İnsanlara yalan söyleyemeyen, Allah’a da yalan isnad edemez. Halkın hangi tabakası ona uyuyor dedim, “zayıf ve fakirler” dedi. Peygamberlere hep böyle ezilmiş insanlar uyar. Ona inananlar azalıyor mu diye sordum. Çoğaldıklarını söyledi. İman da böyle yücelir ve yayılır. İhaneti görüldü mü diye sordum. Görülmediğini söyledi. Peygamberler ihanette bulunmazlar. Ona uyanlardan dönen oldu mu diye sordum. Dönen olmadığını söyledi. İman gönülde yerleşir ve sahibini mutlu kılar. Sizi neye davet ediyor dedim. Söylediği şeyler hep doğru. Eğer bu adamın söyledikleri doğruysa, Muhammed yakında şu ayaklarımı bastığım yere de sahip olur. Keşke onu görebilseydim de ayaklarını kendi ellerimle yıkasaydım.

 \* \* \*

 Hayber, Yahudiler için güçlü bir kale ve büyük bir merkez konumunda idi. Bu yüzden Hz.Peygamber efendimiz bu gücü ortadan kaldırmaya karar vermişti. Bu amaçla Hudeybiye dönüşünün üzerinden henüz birkaç gün geçmesine rağmen, bin altı yüz kişilik bir ordu hazırlayarak Hayber’e doğru yola çıktı. En önde Hz.Peygamber(s.a.v)’in bayrağını taşıyan Hz.Ali(as) yürüyordu.

 Müslümanların saldırılarını önceden haber alan Yahudiler, öteden beri sağlam bir plana göre korunmuş olan kalelerine kapanmışlardı. Bir ay kadar süren bu kuşatmada, Müslümanlarla Yahudiler arasında kısa süreli çatışmalar da yaşanıyordu. Peygamberimiz, sancağını, fetih ellerinde gerçekleşsin diye birkaç sahabeye verdi. Fakat ellerine sancağı alan sahabelerin girişimleri kaçış ve başarısızlıkla sonuçlanınca, Resulullah(s.a.v):

 —Yarın bu sancağı, Allah ve Resulünü seven, Allah’ın ve Resulünün sevdiği, ısrarla öne atılan, kaçmayan, onun eliyle Allah fetih nasip etmedikçe geri dönmeyen birine vereceğim, diye buyurdu.

 Sabah olunca bütün komutanlar peygamber fendimizin etrafında toplanarak merakla sancağı kime vereceğini beklemeğe başlamışlardı. Öyle ki, her kes peygamber fendimizin iftihar ve övgüsüne ulaşmak için kendi isimlerinin telaffuzunu bekliyorlardı. Ama Peygamber efendimiz, etrafına toplanan sahabelere dönerek:

 —Ali nerededir? Diye sorunca, halkın intizar dolu sükûtu bozuluverdi birden.

 Peygamberin sorusuna cevaben sahabeden biri:

 —Ali, gözünden rahatsızlanmış, dedi. Bu yüzden de istirahat ediyor,

 Peygamber efendimiz:

 —Onu hemen getirin, diye buyurdu.

 Sahabeden birkaç kişi hemen koşup Hz.Ali(as)’ı bir devenin sırtında Hz.Peygamber (s.a.v)’in huzuruna getirdi. Hz.Ali, o kadar halsiz düşmüştü ki, değil savaşmak, ayakta bile duracak takata sahip değildi.

 Hz.Ali(as)’ı bitkin bir halde gören Resulü Ekrem(s.a.v), mübarek elini O hazretin mübarek gözlerine çekti ve dua okudu. Hz.Ali(as), Allah’ın inayetiyle bütün gücünü ve sıhhatini toplamış olarak ayağa kalktı ve savaş elbisesini kuşandı. Hz.Peygamber (s.a.v) , Hz.Ali(as)’a hitaben şöyle buyurdu:

—Allah-u Teala’nın senin vesilenle bir kulu hidayet etmesi, senin için Allah yolunda sarf edeceğin kırmızı yünlü develerden daha hayırlıdır.

Hz: Ali(as), daha sonra Hz. Peygamber (s.a.v)’in emriyle, kaleye doğru hareket etti. Karşısına çıkan Yahudilerin kahraman yiğitlerini teker teker haklayarak, tarihe altın harflerle kazınacak olan Hayber fethini gerçekleştirmiş oldu.

Bu zafer sonrasında Hz.peygamber efendimiz, teslim olan Yhudilerle, artık Müslümanların mülkü olan tarlalarının ürününün yarısı kendilerinde kalmak üzere barış antlaşması imzalayarak Medine’ye geri döndü.

 \* \* \*

 Yüce Allah’ın yardımı ile Hayber’in fethi gerçekleşir gerçekleşmez, Fedek halkı İslam’ın engellenemez ilerleyişi karşısında korkuya düşmüşlerdi. Bu korkunun etkisiyle Resulullah(s.a.v)’e bir heyet göndererek barış antlaşması yapmak istediklerini bildirdiler. Peşinen kabul ettikleri şartlara göre, Fedek bahçelerinden elde edilen ürünün yarısını Hz.Peygambere verecekler ve İtaatkâr, barışa sadık kişiler olarak İslam egemenliğinin sancağı altında yaşayacaklardı.

 Resulullah(s.a.v), bu şartlar üzerine barış teklifini kabul etti. Böylece Fedek bölgesi,

 Kuran’ın hükmüne göre Resulullah(s.a.v)’in özel mülkü oldu. Çünkü burası silahsız, tehditsiz ve savaşsız olarak Hz.peygambere teslim olmuştu. Resulullah(s.a.v) de Fedek bağlarını kızı Fatıma’ya bağışladı.

 Fedek yöresinin teslim olması ile Arap yarımadasının ihanet odaklarından temizlenmesi işi tamamlandı. Böylece Yarımada, silahlardan arındırılarak, İslam devletinin kanunlarının koruması altına alınan Yahudilerin fitnelerinden, ortalığı karıştırma girişimlerinden kurtuldu.

 \* \* \*

 Müslümanların, İslam egemenliğinin dayanaklarını sürekli pekiştirme gayretleri ile geçen süreçte, Hudeybiye barış antlaşmasının üzerinden bir sene geçmişti. Artık Peygamber fendimiz ve Müslümanların Beytu’l Haram’ı serbestçe ziyaret etmelerinin zamanı gelmişti.

Bunun üzerine Hz.Peygamber(s.a.v) Müslümanlara hitaben şöyle buyurdu:

 —Geçen yıl Allah’ın evini ziyaretten mahrum bırakılanlar, sefer için hazırlıklı olsunlar.

 Hz.Peygamber(s.a.v)’in bu çağrısı Müslümanları oldukça heyecanlandırmıştı. Eşi benzeri olmayan bir sevinç hâkim olmuştu Medine sokaklarına. Müslümanlar Allah’ın evini ziyaret edebilmenin ve uzun bir zamandır hasret bırakıldıkları yakınlarına kavuşabilecek olmanın verdiği doyumsuz hazla, hazırlıklarını kısa sürede tamamlamışlardı. Hz.Peygamber efendimiz, Kureyşlilerin veya diğer münafık güçlerin olası bir kalleşliğine tedbir olarak, Komutanlarından Muhammed B. Mesleme’ye:

 —Yanına iki yüz kişi al, diye emretti. Silah kuşanarak kervandan önce hareket edin ve Merru’z – Zahran denen yerde mevzilenin. Olası bir tehlikeye karşı orada bizi bekleyin.

 Peygamber efendimizin almış olduğu bu tedbirin haberi hemen Kureyşe ulaşmıştı. Mukriz Bin Hafs; Kureyş elçisi olarak Hz.Peygamber efendimizle temasa geçerek, Kureyşin itirazını ona iletti. Bu itiraz üzerine Hz.Peygamber efendimiz, Kureyş elçisine cevaben şöyle buyurdu:

 —Ben ve Ashabım, hiçbir zaman antlaşmanın aksine amel etmeğe kalkışmayacağız. Hepsi de silahsız olarak Hareme dâhil olacaklardır. Bu komutan ve iki yüz süvari, bütün teçhizatlarıyla beraber orada bekleyeceklerdir. Bir adım dahi ilerlemeyeceklerdir. Gece yarısı baskını düzenler ve bizim silahsız oluşumuzdan faydalanarak üzerimize üşüşecek olursanız, bu yardım kuvveti, harem dışından bizim yardımımıza koşacak, bize silah ve güç yardımında bulunacaklardır.

 Bu diyaloğun ardından aralarında Ensar ve Muhacirlerden önemli şahsiyetlerin de bulunduğu iki bin kişilik bir kafile, Mekke’ye doğru yola çıkmışlardı. Barış antlaşması gereği yanlarında sadece sefer silahları vardı. Zu’l Huleyfe denen yere geldiklerinde, Hz.Peygamber(s.a.v), yaranlarına dönerek:

 —Burada İhrama giriniz, diye buyurarak kendisi de ihrama girdi.

 Yanlarına kurbanlık olarak altmış kadar büyük baş hayvan alan, Müslümanlar, böylece Allah’ın evine doğru tekrar yola koyuldular. Müslümanların Mekke’ye hareket ettiklerini haber alan, Mekke’nin şefleri ve yandaşları, Mekke’nin yakınlarında bulunan ve Şehre bakan dağlara ve tepelere çıktılar. Bu hareketleriyle Hz.Peygamber(s.a.v)’i ve yaranlarını görmek istemediklerini kanıtlamak istiyorlardı. Ama Müslümanlar büyük bir ihtişamla açılan Mekke kapısından içeri girdiler. Hz. Peygamber efendimiz, Beytullah’ın çevresini tavaf ettikten sonra Müslümanların yüksek sesle şunları haykırmalarını emretti:

 —Allah birdir ve ondan başka ilah yoktur. O’nun vaadi gerçekleşti. O kulunu destekledi, ordusunu üstün kıldı ve tek başına müttefikleri bozguna uğrattı.

 Müslümanların hep bir ağızdan büyük bir heyecanla haykırdıkları bu sözler, bütün Mekke’de ve şehrin vadilerinde çınlıyordu. Bu şaşaalı ve iman yüklü kalabalık müşriklerin kalplerini korku çemberine almış, yedi yıl önce Mekke’den kovulup bir kaçak olarak şehirden çıkan Hz.peygamber efendimize yönelik o ilahi destek tablosu gönüllerini kıskançlık, kin ve öfke ile doldurmuştu.

 Böylece Hz.Muhammed(s.a.v) ve yaranları, Umre ibadetlerinin gereklerini tamamlamışlar ve Onları kıskançlık ve öfkeyle izleyen Kureyşlilere, İslam’ın ne kadar güçlendiğinin ve itibar kazandığının mesajını vermişlerdi. Mekkeliler, Hz.Muhammed(s.a.v) ve beraberindeki Müslümanların Medine’ye göç etmeleri sebebi ile sıkıntıda, darda ve çaresizlik içinde oldukları yolunda çıkan dedikoduların ne kadar asılsız olduğunu kendi gözleriyle görmüşlerdi.

 Öğlen vakti girdiğinde, Hz.Peygamber efendimiz Bilal’i yanına çağırarak Kâbe’nin damına çıkmasını ve öğlen ezanını okumasını söyledi. Bilal, peygamberin emrini yerine getirmek için büyük bir heyecanla Kâbe’nin damına çıkarak, Kureyşli kâfirleri kine boğan çarpıcı bir manevi atmosfer içinde öğlen ezanını okuyarak Tevhid çağrısını ilan etti… Artık Mekke, bütünü ile Müslümanların tasarrufu altına girmiş bulunuyordu.

 Muhacirler, Allah yolunda terk etmiş oldukları ziyaret etmek, uzun bir ayrılıktan sonra aileleri ve akrabaları ile buluşup görüşmek üzere Ensardan kardeşlerinin eşliğinde şehre dağıldılar. Uzun zamandır şehre hâkim olan hasret havası, yerini kavuşma sevincine bırakmıştı artık.

 Neticede Müslümanlar, Mekke’de üç gün kaldıktan sonra, Kureyş ile yaptıkları antlaşma gereği, ibadetlerini tamamlayıp, tekrar geri gelmek üzere Mekke’den ayrıldılar.

 \* \* \*

 Resul-ü Ekrem(s.a.v), Hicretin sekizinci yılında, ashaptan Haris Bin Umeyr’i, Bizans imparatorunun himayesinde bulunan şimdiki Havran diyarının emirine elçi olarak gönderdi. Haris’in öldürülmesi üzerine de üç bin kişilik bir ordu hazırlayarak, bu ordunun başına kumandan olarak Ebu Talib oğlu Cafer’i tayin etmişti. Orduyu uğurlarken Cafer’e şöyle buyurmuştu:

 —Allah’ın adıyla yürüyün. Oralarda manastırlarda ibadet edenlerle karşılaşacaksınız. Onlara dokunmayın. Kadınları, çocukları, savaşamayacak kadar ihtiyar olanları öldürmeğin. Fidanları ağaçları kesmeyin. Yapılara zarar vermeyin.

 Sonra Harise oğlu Zeyd’e dönerek:

 —Eğer Cafer öldürülürse, komutayı sen alacaksın, diye buyurdu. Sana da bir şey olursa sancağı Abdullah alsın.

 Peygamber efendimizin telkinlerinden sonra, İslam ordusu yola koyuldu. Ordu, Şam yakınlarında bulunan Mute denen yere varınca, yüz bin kişilik bir orduyla karşılaştı. Savaş başlayınca kahramanca bir mücadele sonucunda Cafer şehit oldu. Komutayı Zeyd aldı. O da şehit olunca bu defa İslam sancağını Abdullah aldı. Abdullah da şehit olunca, İslam ordusu çözülmeğe başladı. Bu çözülme ordunun geri çekilmesine yol açarak, Mute savaşının sonuçsuz kalmasına neden olmuştu.

# ON İKİNCİ BÖLÜM

Mute savaşının sonuçsuz kalması ve İslam ordusunun geri çekilmesi, Kureyş tarafından sevinçle karşılanmıştı. Öyle ki, İslam ordusunun eski gücünü yitirdiğine kanaat getirerek, cesaretlenmişlerdi. Bu düşünceyle Hudeybiye barış antlaşmasının maddelerine sadık kalmayarak, Beni Bekir kabilesine silah dağıtarak onları Peygamber efendimizle barış imzalayan Huzaa kabilesi üzerine kışkırttılar. Bu ihanet sonucunda gafil avlanan Huzaa Kabilesinden birçok kişiyi öldürdüler. Huzaa kabilesinden kimileri de ev ve barklarını terk ederek Mekke’ye sığındılar.

Mekke’ye sığınan Mülteciler, içine düştükleri içler acısı durumu peygamber efendimize iletebilmek için, kendi kabile reisleri Amr Salim’i Peygamber efendimizin huzuruna gönderdiler. Hz.Resulullah’ın huzuruna gelen Amr:

—Ey Allah’ın peygamberi! Dedi. On yıl olarak kararlaştırılan savaş mütarekesini imzalayan Kureyş müşrikleri, bizleri gafil avlayarak, kimimizi uykudayken, kimimizi de ibadet halindeyken katlettiler. Bizler de evimizi barkımızı terk ederek Mekke’ye, Budeyl Bin Verka’nın evine sığındık.

Hz.Resulullah, Müslümanlardan kalabalık bir grup karşısında Amr’a şöyle dedi:

—Ey Amr! Sen merak etme. Sana yardım edeceğiz.

Amr’ın durumu Peygambere bildirmek için Medine’ye gittiğini öğrenen Kureyşli müşrikler, oldukça telaşlanmış, yaptıklarından dolayı pişman olmuşlardı. Bu nedenden dolayı, Peygamber efendimizin hışmını dindirebilmek ve on yıllık antlaşmanın uzatılması için Ebu Süfyan’ı Medine’ye gönderdiler. Ebu Süfyan Medine’ye gelir gelmez ilk olarak öz kızı ve peygamber efendimizin hanımı olan Ümmü Habibe’nin evine gitti. Orada yaşanan bir olay gerçekten de ibret vericidir.

Ebu Süfyan, kızının evine girip, Peygamber efendimize mahsus döşeğe oturmak istedi. Ama Habibe, babasını hemen o döşeğin üzerine oturmaması konusunda uyardı. Bu duruma oldukça içerleyen Ebu Süfyan, kızına dönerek:

—Babanı mı şu döşeğe layık görmüyorsun, yoksa şu döşeği mi babana? Diye sordu.

Habibe:

—Bu döşek peygambere mahsustur, dedi. Sen ise kâfir bir kimsesin. Kâfir ve aşağılık birinin peygamberin döşeğine oturmasını istemiyorum.

Habibe’nin bu sözleri karşısında oldukça rahatsız olan Ebu Süfyan, hemen kızının evinden çıkarak, Peygamberin huzuruna varmayı uygun gördü. Peygamber efendimizin huzuruna varan Ebu Süfyan, hiç zaman kaybetmeden konuya girdi. Kendine has gururlu tavrıyla:

—Ey Muhammed! Dedi. Buraya geliş sebebim, yapmış olduğumuz bir hatadan dolayı duyduğumuz pişmanlık ve üzüntüyü sizlere sunarak, yaptığımız antlaşmayı biraz daha uzatmak için size bir teklif yapmaktır.

Hz.Peygamber efendimiz, Ebu Süfyan’ın sözlerini cevapsız bıraktı. Çünkü antlaşmayı ilk olarak kendileri bozmuştu.

Ebu Süfyan, teklifini birkaç defa daha yineledi fakat Peygamber efendimizden beklediği cevabı alamayınca, kalkıp dışarı çıktı. Hz. Peygamber efendimiz üzerinde etkili olabilecek kimseleri aracı koymak istedi ama bu amaçla kendilerine başvurduğu kimseler kendisini ya reddetti ya da ilgisizlikle karşıladılar.

Girişimlerinin sonuçsuz kalması üzerine, büyük bir hayal kırıklığıyla Mekke’ye geri döndü.

 Hz.Muhammed(s.a.v) , günden güne gelişen askeri hazırlığına ve kökleşen iman gücüne bağlı olarak Mekke’yi fethetmek isterken, Kureyşlilerin istediği tek şey, can güvenliği ve mal dokunulmazlıydı. Mekke’nin fethi için, barış antlaşmasının çiğnenmesiyle fırsat da çıkmıştı. İslam’ın Arap Yarımadasına bütünü ile egemen olması yolunda Mekke, son adım olmaya yaklaşmıştı.

Hz. Peygamber (s.a.v), Allah’ın izniyle genel seferberlik emrini verdi. Bütün Müslüman topluluklar gönderdikleri heyetler aracılığıyla onun bu çağrısına olumlu karşılık verdiler. Bunun üzerine peygamber efendimiz on bin kişilik bir ordu hazırladı. Bu hareketle neyi amaçladığını çok yakınları dışında kalan Müslümanlardan saklı tutmaya çalıştı. O günlerde sık sık şöyle dua ediyordu:

—Allah’ım! Kureyşlileri gözlerden ve haberlerden mahrum et ki, onları kendi beldelerinde kan dökülmeden ansızın baskına uğratalım.

Anlaşılan Hz. Peygamber(s.a.v), ilahi destekli zaferin, hızlı bir şekilde, bir damla bile kan dökülmeden gerçekleşmesini arzu ediyordu. Bunun için de ani bir baskına dayanan bir yöntem uygulamayı düşünüyordu. Fakat bu haber, duyguları karşısında zayıf düşen bir adam tarafından duyulunca, hemen bu haberi içeren bir mektup yazarak Kureyş kabilesine yetiştirmesi için parayla tuttuğu bir kadına verdi. Bu haberin vahiy yoluyla Peygamber efendimize iletilmesi üzerine, Peygamber efendimiz Hz.Ali ve Zübeyr’e emir vererek, onlardan hemen hareket ederek yolda kadına yetişerek mektubu ondan almalarını istedi. Hemen yola koyulan Hz. Ali ve Zübeyr, fazla uzaklaşamadan kadını yolda yakalayıp mektubu kendisinden alarak, peygamber efendimize getirdiler.

Hz.Peygamber(s.a.v), Hz.Ali(as)’ın getirdiği mektubu teslim aldıktan sonra Müslümanları mescitte topladı. Müslümanlara hitap ederek, ihanetten sakınmaları gerektiğini ve Allah rızası için duyguları zaptetmenin önemini açıkladı.

Daha sonra hazırlanan bu büyük İslam ordusu, ramazan ayının onunda Mekke’ye doğru hareket etti. Kedid adı ile anılan yere gelindiğinde, Peygamber efendimiz yanındakilerden su istedi. Ramazan ayı olması münasebetiyle yanındakiler peygamber efendimize dönerek:

—Ey Allah’ın Resulü! Suyu ne yapacaksınız? Diye sorunca, peygamber efendimiz:

—Orucumu bozacağım, diye buyurdu.

Sonra suyu alıp içerek orucunu bozdu ve yanındakilere de oruçlarını bozmalarını emretti. Sahabenin birçoğu Peygamber efendimizin emrine uyarak oruçlarını bozdular fakat içlerinden bazıları peygambere itiraz ederek, oruçlu sefer etmelerinin kendileri için daha hayırlı olacağını söylediler. Bunun üzerine peygamber efendimiz şöyle buyurdu:

—Onlar asi ve günahkârdırlar.

Daha sonra onlara tekrar oruçlarını bozmalarını emrederek, Allah’ın şu sözünü hatırlattı:

**“Ey inananlar! Her hususta Allah’ın ve peygamberinin huzurunda, onların önüne geçmeyin.”**

\* \* \*

Müslüman ordusu, Merruz Zahran adı ile bilinen yere varınca, Hz.Peygamber (s.a.v), askerlere çöle dağılmalarını ve her kesin ateş yakmasını emretti. Böylece kalabalık bir ordu tarafından dört bir yandan kuşatıldıkları hissine kapılan Mekke halkı dehşet ve korkuya kapılacak, böylece o mukaddes şehir hiç kan dökülmeden teslim olacaktı. Gerçekten de peygamber efendimizin yaptığı plan tutmuş, yüksek tepelerde yakılan ateşlerin yüksek alevleri Mekke’yi aydınlatmaya başlamıştı. Şehri aydınlatan ateş kütlesi, Ebu Süfyan ve Hâkim B. Hizam’ı oldukça telaşlandırmıştı.

Cühfe’den beri Hz.Peygamber efendimizin yanından hiç ayrılmayan Abbas Bin Abdulmutallib, kendi kendine Kureyş tarafından çok kan döküleceğini tasavvur ederek, hemen harekete geçti. Amacı kan dökülmesini engellemek ve Kureyşi kan dökülmeden teslim olmaya ikna etmekti.

Hava kararıp gece bastırınca, peygamberin katırına binerek gizlice Mekke’ye doğru yola koyuldu. Mekke’nin İslam askerleri tarafından kuşatıldığını Kureyşlilere bildirmekti maksadı. Mekke’ye girdiğinde, Ebu Süfyan ile Budeyl Veraka arasındaki konuşmaya şahit oldu. Ebu Süfyan, Veraka’ya hitaben şöyle diyordu:

—Ben şimdiye kadar böylesine bir ateş ve böylesine büyük bir ordu görmedim.

Veraka da Ebu Süfyan’a cevaben şöyle diyordu:

—Onlar, savaş için hazırlık gören Huzaa kabilesidir.

Ebu Süfyan:

—Hayır, hayır! Diye itiraz ediyordu. Böyle bir ateş yakmak ve böyle bir ordu toplamak Huzaa Kabilesinin harcı olamaz.

Abbas, daha fazla bekleyemeden Ebu Süfyan’ın konuşmasını böldü:

—Ey Ebu Süfyan! Allah’a ant olsun ki, o ateşler Muhammed’in ordusunun işidir. O en güçlü ordusuyla Kureyşe doğru gelmektedir. Korkarım ki Kureyşin bu orduya karşı koyacak gücü de yoktur.

Abbas’ın sözleri karşısında korkudan titremeğe başlayan Ebu Süfyan:

—Ey Abbas! Dedi. Anam babam sana feda olsun, söyle hele çare nedir?

Abbas:

—Tek çaren var, dedi. Benimle beraber gelip Muhammed’den aman dileyeceksin. Aksi halde bütün Kureyşin canı tehlikededir.

Abbas’ın telaşı, Ebu Süfyan’ı İslam’ın kudret ve gücü ile korkutmuş ve onu kayıtsız olarak teslim olma düşüncesine sevk etmişti. Korkudan ne yapacağını bilmeyecek kadar şaşıran Ebu Süfyan, Abbas’a yalvaran gözlerle bakarak:

—Madem başka çaremiz yok diyorsun, o zaman hiç zaman kaybetmeyelim, diyerek Abbas’ın bindiği katırın arkasına bindi.

Sonunda Abbas, amacına ulaşmış olarak Ebu Süfyan’ı da alarak Müslüman karargâhına doğru yola koyuldu. Peygamber efendimizin çadırının önüne geldiklerinde ikisi de bineklerinden indiler. O Mekke’nin firavunu, o varlıklı, o ihtişamlı ve meydan okuyan gururlu Ebu Süfyan, korkudan titreyerek, seneler önce deli diyerek Mekke’den kovduğu Hz.Peygamber efendimizden aman dilemeğe, kendilerini affetmesi için ona yalvarmaya gelmişti.

Ebu Süfyan, Hz.Peygamber efendimizin huzuruna çıktığında Hz.Peygamber(s.a.v) başını kaldırdı ve onun yüzüne baktı. Sonra:

—Yazıklar olsun sana, dedi. Allah’tan başka ilah olmadığını öğrenmenin vakti gelmedi mi?

Ebu Süfyan:

—Anam babam sana kurban olsun, dedi. Ne kadar da yumuşak huylu, ne kadar kerem sahibi ve ne kadar akrabalık bağlarına bağlı birisin. Vallahi, öyle sanıyorum ki, eğer Allah’tan başka bir ilah olsaydı, artık bana bir yararı olması gerekirdi.

Hz.Peygamber (s.a.v) daha sonra:

—Yazıklar olsun sana, diyerek devam etti. Benim Allah’ın Resulü olduğumu öğrenmenin vakti gelmedi mi?

Ebu Süfyan, bu soruya da şöyle karşılık verdi:

—Vallahi, bu konuda içimde öteden beri bir şüphe var.

Abbas, Ebu Süfyan’ın içinde bulunduğu durumu fırsat bilerek:

—Yazıklar olsun sana, diye araya girdi. Öldürülmeden önce Müslüman ol ve Allah’tan başka ilah olmayıp, Muhammed’in O’nun elçisi olduğuna şehadet et.

Ebu Süfyan, başka çare bulamıyordu. Nihayetinde can korkusuyla istemeye istemeye Kelime-i Şehadet getirdi.

—Eşhedüella ialhe illallah ve Eşhedü enne Muhammeden Resulullah!

\* \* \*

Ebu Süfyan’ın teslim olmasının ardından diğer Mekke Liderleri de teslim oldular. Fakat Hz.Peygamber(s.a.v) , Kureyşliler üzerine kurulan Psikolojik baskıyı sona erdirip, kan dökülmeden teslim olmalarını sağlamak için Abbas’a şu talimatı verdi:

—Ey Abbas! Ebu Süfyan’ı vadinin dar bir yerinde tut ki, Allah’ın askerleri yanından geçerken onları gözleri ile görsün.

Daha sonra, İslam’ın ve Başkomutan Resulullah’ın merhametine yönelik güveni yaygınlaştırmak ve Ebu Süfyan’ın kibir duygusunu tatmin edip inatlaşmasına meydan vermemek için şu genel direktifi verdi:

—Kim Ebu Süfyan’ın evine girerse güvendedir. Kim evinin kapısını üzerine kilitlerse güvendedir. Kim Mescid-i Haram’a girerse güvendedir. Kim silahtan arınırsa güvendedir.

Allah’ın askerleri vadinin geçidinden geçerken Abbas, önlerinden geçen birlikleri teker teker Ebu Süfyan’a tanıtırken, Kureyş Lideri gördükleri karşısında dehşete kapılarak Abbas’a döndü:

—Ey Abbas! Kardeşinin oğlunun egemenliği, krallığı gerçekten çok büyük ve ihtişamlı oldu.

Abbas, Ebu Süfyan’a cevaben:

—İşte bu gördüklerin nübüvvettir, dedi.

Ebu Süfyan, tereddütle:

—Evet! Diyerek Resulullah(s.a.v)’in verdiği güvence haberini ilan etmek için şehre hareket etti.

Artık sılaya kavuşma zamanı gelip çatmıştı. Hz. Peygamber(s.a.v), ihtiyatı elden bırakmayarak, ordusunu birkaç birlik halinde ayrı ayrı geçitlerden şehre sokmayı uygun bulmuştu. Mekke’nin evleri görülüyordu artık. Muzaffer İslam güçleri, dört bir yandan Mekke’ye giriyorlardı. Gördüğü manzara karşısında Hz.peygamber efendimizin gözleri yaşarmıştı. Mekke, izzet ve zafer görüntüleriyle yücelik kazanmıştı. Resulü Ekrem(s.a.v), Allah’ın kendisine sunduğu bağışa ve nimete karşılık, ona duyduğu saygıyı ve şükrü ifade etmenin somut bir göstergesi olarak başı eğik bir şekilde Mekke’ye girdi. Çünkü Allah’ın adını yüceltme yolunda katlandığı uzun sıkıntılardan ve ıstıraplardan sonra, “Şehirlerin Anası” diye anılan bu şehir, risaletinin ve devletinin önünde dize gelmişti.

Mekke halkının ısrarlı isteklerine rağmen Hz.Peygamber(s.a.v), hiçbir kimsenin evine girmeği kabul etmedi. Kısa bir istirahattan sonra gusletti ve binek hayvanının sırtına binerek tekbir getirdi. Peygamberin arkasından, içi heyecan ve sevinçle coşan Müslümanlar, hep bir ağızdan:

—Allah’u Ekber! Allah-u Ekber! Diye peygamberin tekbirini tekrarladılar.

Dağlar ve ovalar bu tekbir seslerinin coşkusuyla çınlıyordu. O dağlar ve ovalar ki, bazı müşrik liderleri, İslam’dan ve onun zaferinden korktukları için kaçıp oralarda saklanmışlardı.

Hz.Peygamber(s.a.v), Beytullah’ı tavaf ederken etrafında bulunan her puta eli ile işaret ediyor ve:

“**De ki: “Hak geldi batıl yok oldu.” Zaten batıl yok olmaya mahkûmdur.”** Ayetini okuyordu ve hemen arkasından putu yüzüstü yere düşürüyordu.

Ardından Kâbe’nin anahtarını istedi. Anahtarlar geldikten sonra, kapıyı açıp içeri girdi. İçerde bulunan bütün şekilleri yok etti. Sonra Kâbe’nin kapısında durarak, git gide çoğalan kalabalığa karşı fetih ile ilgili şunları söyledi:

—Allah birdir ve ondan başka ilah yoktur. O’nun ortağı yoktur. Vaadini doğruladı. Kulunu destekledi ve müttefik ordularını tek başına hezimete uğrattı. Haberiniz olsun. Bütün ayrıcalıklar, iddia edilen bütün kanlar ve mallar, Beytullah’ın bakımı ve Hacıların su ihtiyacı dışında, hepsi şu ayaklarımın altındadır. Ey Kureyşliler! Allah sizden cahiliye gururu ile yine o döneme ait atalarla böbürlenme geleneğini giderdi. İnsanlar Âdem’den türedi ve Âdem de topraktan yaratıldı.

Arkasından şu ayeti okudu:

**“Ey Müminler! Biz sizi bir erkek ve bir kadından yarattık ve birbirinizi tanımanız için sizi milletlere ve kabilelere ayırdık. Allah katında en üstününüz, kötülüklerden en çok sakınanınızdır. Hiç şüphesiz Allah her şeyi bilen ve her şeyden haberdar olandır.”**

Ayeti okuduktan sonra, Kureyşlilere hitaben:

—Ey Kureyşliler! Diye buyurdu. Görüşünüz nedir? Benim size ne yapmamı bekliyorsunuz?

Mekkeliler hep bir ağızdan:

—Sen bizim için kerem sahibi bir kardeş, kerem sahibi bir yeğensin, diye haykırdılar.

Bunun üzerine Hz.Peygamber(s.a.v):

—Gidin! Serbestsiniz, diye buyurdu.

Sonra Bilal, Öğlen ezanını okumak üzere Kâbe’nin damına çıktı. Ardından bütün Müslümanlar, Hz.Peygamber(s.a.v)’in imamlığında Mescid-i Haram’da fethi izleyen ilk namazlarını kıldılar.

Hz.Peygamber(s.a.v)’in Mekke halkına gösterdiği, karşılığında da fazlasıyla gördüğü sıcak ilgi Medineli Müslüman Ensar’ı telaşlandırmış, bu ilgiden sonra Peygamber efendimizin kendileriyle birlikte Medine’ye dönmeyeceği endişesine düşmüşlerdi. Bu konudaki endişelerini Hz.peygamber(s.a.v)’e ilettiklerinde, Hz.Peygamber efendimiz, söylediği şu sözlerle Ensar’ın endişelerine cevap vermişti:

—Allah korusun! Hayat sizin hayatınız ve ölüm de sizin ölümünüzdür.

Hz.Peygamber efendimiz, bu sözleriyle, Medine’nin İslam’ın başkenti olacağına işaret ediyordu.

Daha sonra insanların Hz.Peygambere biat etme töreni başladı. Önce erkekler biat etti. Daha sonra da sıra kadınlara geldi. Kadınlar, Allah’a hiçbir şeyi ortak koşmayacaklarına, hırsızlık yapmayacaklarına, zina etmeyeceklerine, çocuklarını diri diri toprağa gömerek öldürmeyeceklerine, hiç kimseye iftira etmeyeceklerine ve Hz.Peygamber efendimizin Maaruf içerikli emirlerine karşı gelmeyeceklerine dair söz verdiler.

 Bu sırada Hz.Peygamber(s.a.v)’in müttefiki olan Huzaa kabilesinden bazı kişiler, müşriklerden birini öldürmüşlerdi. Hz.Peygamber(s.a.v), bu olayı öğrenince aşırı derecede öfkelendi ve halkın karşısına geçerek şöyle buyurdu:

 —Ey insanlar! Yüce Allah, yeryüzünü ve gökleri yarattığından beri Mekke’yi saygın bir yer ve haram bir bölge kıldı. Burası kıyamet gününe kadar kan dökülmesi haram olan saygın bir bölgedir. Allah’a ve kıyamet gününe inanan bir kimsenin bu şehirde kan dökmesi veya bir ağacı kesmesi helal değildir. Kim size “Resulullah bu şehirde savaştı “derse, ona deyin ki:” Allah, bu şehirde savaşmayı elçisine helal kıldı ama size helal kılmadı.

 Kureyşliler, Hz.Peygamber(s.a.v)’in Mekke’ye karşı takındığı tutumu ve bu şehrin halkına gösterdiği sıcak ilgiyi, merhameti, hoşgörüyü ve affediciliği bütünü ile takdir ederek, kalpleri güven ve huzur içinde ona ve İslam dinine meyletmişti.

 Resulullah (s.a.v), Mekke içi dâhil Mekke’nin çevresindeki put kalıntılarını ve müşriklere ait ibadet yerlerini yıkmayı, Putperestliğin izlerini tamamen silmeği amaçlamış, bunun için de çeşitli teşkilatlar kurmuştu. Bu amaçla Mekke çevresindeki yerleşim yerlerine, çeşitli komutanlar aracılığıyla seferler düzenlemişti.

 Bu seferlerin birinde, hiç de hoşnut olmadığı bir haber aldı. Halid Bin Velid, Cuzeyme Kabilesine düzenlediği bir seferde, amcasının öcünü almak için, o kabileden birkaç kişiyi öldürmüştü. Bu uygunsuz işi haber alan Hz. Peygamber(s.a.v), oldukça öfkelenerek, Hz.Ali(as)’a gerekli parayı yanına alarak, Cuzeyme kabilesine gitmesini ve öldürülen kişilerin diyetini vermesini emretti. Ardından kıbleye doğru dönerek:

—Allah’ım! Halid Bin Velid’in yaptığı bu işten uzak olduğumu, onun sorumluluğuna katılmadığımı sana arz ederim, diye dua etti.

# ON ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

Hz. Peygamber(s.a.v), uzun süren bir müşriklik döneminden sonra yeni bir tevhit döneminin açısı olarak Mekke’de on beş gün geçirdi. Şehirlerin Anası diye anılan Mekke, tarihinin en güvenli ve huzurlu günlerini yaşıyordu. O güven ve huzur ortamı, Peygamber efendimize gelen bir haberle gölgelenmişti. Gelen haberlere göre, Hevazin Ve Sakif kabileleri, İslam’a karşı savaş açmaya hazırlanarak, diğer müşrik ve münafık güçlerin yapamadığını yapıp, İslam’ı yok etme hedefini gerçekleştirmeği hedeflemişlerdi.

Hz.peygamber(s.a.v), hemen ordusuna hazır ol emri vererek, bu iki kabileyi saf dışı bırakmak, onların şerrine bir son vermek için sefer hazırlıklarını başlattı. Bu amaçla on iki bin kişilik, eşi benzeri görülmemiş bir orduyla sefere çıktı.

Hevazin ve Sakif kabileleri ise, bu arada aralarında ittifak yaparak kadın ve çocukları da yanlarına alarak, tam bir seferberlik hazırlığı ile Huneyn denen yerde pusuya yatmışlardı. İslam ordusunun öncü güçleri, pusu kurulan yere geldiğinde, pusudaki güçler çok geçmeden bu öncü birlikleri geri püskürtmeği başardılar. Arkadan gelen diğer Müslümanlar da düşmanın silahlarından korkarak geri kaçmaya başladılar. Öyle ki, Allah’ın elçisinin yanında sadece on kişi kalmıştı. Müslümanların geri püskürtülmesi, münafıklar arasında müthiş bir sevince yol açmıştı. Müslümanların geri püskürtüldüğü haberini alan Ebu Süfyan, büyük bir yaygara çıkararak:

—Denize kadar sürülünceye kadar onların hezimeti son bulmaz, diye haykırdı. Haberiniz olsun, bu gün büyü bozuldu.

Bunun üzerine Hz.Peygamber efendimiz, amcası Abbas’a yüksek bir yere çıkıp, kaçışan Müslümanlara şu şekilde seslenmesini söyledi:

—Ey Bakara suresinde kastedilen Müslümanlar! Hey Rızvan ağacı altında peygambere biat edenler! Nereye gidiyorsunuz? Peygamber buradadır.

Bu çağrı üzerine, büyük bir gafletle kaçışan Müslümanlar, durakladılar. Sonra büyük bir nedamet ve pişmanlıkla geri dönüp Peygamberin etrafında ve düşmanın karşısında saf tutmaya başladılar. Hep bir ağızdan” Lebbeyk, lebbeyk! “ diye haykırarak, az önce önlerinden çil yavruları gibi dağıldıkları düşmana hücum etmeğe başladılar. Hz.peygamber efendimiz, Müslümanları coşturan bu heyecanı görünce:

—Şimdi tandır ateşlendi, ben peygamberim ve asla yalan söylemem. Allah bana zafer vaat etmiştir, dedi.

Müslümanların büyük bir inanç ve kahramanca saldırıları sonucunda, kâfir ordusunun birlikleri büyük bir hezimete uğrayarak gerisin geri kaçmaya başladılar. Müslüman güçler, kâfir birliklerini Taif denen yere kadar kovalamayı sürdürdüler. Taif’e ulaştıklarında orasını yirmi gün kadar kuşatma altında tuttular. Yirmi gün sonra da ganimetleri ve esirleri yanlarına alarak Peygamber efendimizin emriyle Taif’den ayrıldılar. Böylece Allah, Peygamberine vaat ettiği zaferi yaşatarak, İslam’ın gücünü münafıklara bir kez daha gösterdi.

\* \* \*

Artık İslam devleti, çevresine korku salan bir güç olmuştu. Bu devletin sınırlarını ve topraklarını korumak Müslümanların başlıca göreviydi. Çünkü bu devletin güvenliği, İslam risaletinin yeryüzünün her tarafına ulaştırılmasının ön koşuluydu.

Bizanslıların, Arap yarımadasına saldırarak, İslam devletini düşürmeği ve İslam dinini yok etmeği planladıkları haberi, Hz.peygamber (s.a.v)’i tekrar harekete geçirmişti. İslam devleti üzerindeki bu tehdidi de ortadan kaldırmak için hemen seferberlik emrini verdi ve İslam ordusunun hazırlıklara başlamasını istedi. Fakat yaz mevsimi dolayısıyla sıcakların şiddetli oluşu, kıtlık, kuraklık ve düşmanlarının askeri deneyimi, silah ve teçhizat bakımından güçlü olması, bazı ruhsuz ve maneviyat yoksunu insanların, bu sefere çıkma konusunda isteksiz davranmasına neden olmuştu.

Bu arada Hz.Peygamber efendimizin kulağına, Münafıkların bir Yahudi’nin evinde toplanarak, insanları savaşa katılmaktan caydırmaya, onları düşmanla karşılaşmak konusunda korkutmaya çalıştıkları yolunda haberler geldi. Bu haberi alır almaz, hemen işe el koyarak, birkaç kişiyi göndererek, ibret olsun diye söz konusu bozguncuların evlerini yaktırdı.

Ardından Hz.Peygamber(s.a.v), hiç zaman kaybetmeden ordusunu hazırlamaya koyuldu. Müslüman ordusunun savaşçı sayısı otuz bini bulmuştu. Peygamber efendimiz sefere çıkmadan önce, Medine’de yaşanabilecek Münafık yıkımlarını önlemek için, isabetli tedbir alma yönteminden ve güçlü imanından emin olduğu Hz.Ali(as)’ı yerine tayin etti ve ona hitaben:

—Ey Ali! Medine şehri ancak, ya benimle ya da seninle düzelir, diye buyurdu.

Daha sonra İslam’ın başkentini emin ellere teslim etmenin rahatlığıyla, İslam ordusunun başında Tebük denen yere doğru seferine çıktı. Yol çetin ve uzundu. Hz.peygamber efendimiz, önceki savaşların aksine bu savaşta izlenecek yol ve güdülecek amaç konusunda Müslümanları aydınlattı. Yolda giderken, Medine’den birlikte yola çıktıkları bazı kişiler,

Kafileden ayrılıyorlardı. Peygamber efendimiz, ayrılmak isteyen birini yakalayıp huzuruna getiren sahabesine şöyle buyurdu:

—Bırakın onu! Eğer ondan bir hayır gelecek olsa, Allah onun size katılmasını sağlayacaktır. Yok, eğer ondan her hangi bir hayır gelmeyecek ise, Allah sizi ondan kurtarmış oldu böylece.

Hz.Peygamber efendimiz, yolculuk esnasında Salih peygamberin Kavminin harabeliğinden geçerken adımlarını hızlandırdı ve sahabesine şöyle buyurdu:

—Onların başlarına gelenlerin sizin de başınıza gelmesi korkusu ile zalimlerin evlerine girerken, mutlaka ağlayarak girin.

Daha sonra şöyle devam etti:

—Bu yörenin suyunu sakın kullanmayın. Buraların hava şartları çok tehlikelidir. Bu yüzden dikkatli olun.

Su, yiyecek, zaruri ihtiyaçlar ve hava şartları bakımından bu savaşı kuşatan zorluklardan dolayı, bu savaşa çıkan orduya “ Zorluk Ordusu” adı verildi.

Müslümanlar, Tebük denilen yere kadar gelmelerine rağmen Bizans ordusuna rastlamamışlardı. Çünkü Bizans ordusu dağılmıştı. Bunun üzerine Hz.Peygamber efendimiz, düşmanın kovalanması veya Medine’ye dönülmesi hususunda sahabelerinin görüşlerini bildirmelerini istedi. Sahabeler ortak kararla:

—Eğer sana yola devam etmen doğrultusunda emir verildiyse, ilerlemeğe devam et, diye cevap verdiler.

Hz.Peygamber efendimiz, aldığı cevap karşısında ashabına dönerek:

—Eğer bana böyle bir emir verilmiş olsaydı, size fikrinizi sormazdım. Yoluma devam ederdim, dedi.

Karşılıklı istişareler sonucunda Hz.Peygamber efendimizin talimatıyla İslam ordusu, düşmanı kovalamayı bırakarak Medine’ye geri dönmeğe başladı. Bu arada Resulullah(s.a.v), Yarımadanın kuzeyini oluşturan bölgenin liderleri ile temasa geçerek kendileri ile iki tarafın birbirlerine saldırmayacağına dair bir antlaşma imzaladı. Daha sonra, Halid Bin Velid komutasında bir birliği, Bizanslıların daha sonra girişebilecekleri bir saldırıda onlarla işbirliği yapması ihtimalini bertaraf etmek için Dumetu’l Cendel denen yörenin lideri üzerine yürümeğe gönderdi. Bu yürüyüş sırasında Müslümanlar bu yörenin liderini esir etmeği başardılar.

Sonuçsuz gibi görünen Tebük seferi çok önemli sonuçlar doğurmuştu. En önemlisi Müslümanlar, komşu devletlerin yüreğine korku salan ve düzenli, güçlü bir ordu olarak boy göstermişlerdi. Daha sonra kuzey sınırlarında egemen olan liderler ile imzaladıkları antlaşmalar ile bölgenin güvenliğini garanti altına aldılar. Daha da önemlisi Tebük seferi, Müslümanların maneviyatına yönelik bir deneme ve münafıkları belirleyip, onları diğer Müslümanlardan ayırma fırsatı oldu.

\* \* \*

İlahi desteğin oluşturduğu şartlar, her aklı başında kimseyi, durumunu gözden geçirmeğe ve İslam karşısında aklının hakemliğine başvurmaya sevk ediyordu. Risaletin ilk yıllarında Peygamber efendimizin, Sakif kabilesi tarafından aşağılanıp, zulme uğratılmasına rağmen Taif’in fethedilmesini sonraya bırakması, O’na yakışacak nitelikte bilgece bir karardı.

Ama İslam’ın Arap yarımadası ve çevresinde hızla itibar görmesi ve İslam hükümlerinin direkt olarak akla ve mantığa hitap etmesi neticesinde, Sakif kabilesinin Önde gelen şahsiyetlerinden biri olan Urve Bin Mesut, daha Hz.peygamber efendimiz Medine’ye varmadan, Peygamber efendimizin huzuruna vararak:

—Ey Allah’ın Resulü! Size ve Risaletinize karşı takındığım inatçı tavırdan ötürü af diliyor ve Allah’tan başka ilah olmadığına ve sizin de O’nun elçisi ve peygamberi olduğunuza iman ediyorum, diyerek İslam’ı kabul ettiğini ibraz etti.

Daha sonra, Peygamber efendimizden izin istemek maksadıyla şöyle devam etti:

—Eğer müsaade ederseniz, kendi kabileme dönmek ve onları da Tevhit dinine davet etmek istiyorum.

Urve Bin Mesut’un bu sözlerine karşılık Hz.Peygamber efendimiz, endişelerini dile getirerek şöyle buyurdu:

—Ey Urve! Bu yolda kendi canından olmandan korkuyorum.

Urve:

—Ey Allah’ın Resulü! Diye cevap verdi. Onlar beni kendi gözlerinden daha fazla seviyorlar.

Neticede, Urve Peygamber efendimizden destur alarak Taif’e doğru yola çıktı. Ama Sakif kabilesi ve kabilenin diğer önde gelen şahsiyetleri, Urve’nin İslam’dan sezinlediği azamet ve yüceliği henüz idrak edememişlerdi. Onlar hala kibir ve tekebbür deryasında yüzüyorlardı. Bundan dolayım da kendi odasında, sohbet ve İslam’a davetle meşgul iken, Urve’yi kalleşçe ok yağmuruna tutarak öldürdüler. Ölmeden önce can verir bir haldeyken Urve’nin ağzından dökülen sözler, gerçekten de ibret verici nitelikteydi. Şöyle demişti:

—Benim ölümüm, Peygamberin daha önceden haber verdiği bir kerametten başka bir şey değil.

\* \* \*

Sakif kabilesinin fertleri, Urve’yi öldürdükten sonra büyük bir pişmanlık ve nedamet duymuşlardı. Kendileri için artık İslam bayrağının dalgalandığı Hicaz mıntıkasında yaşamalarının mümkün olmayacağını anlamışlardı. Çünkü bütün mera ve ticaret yolları Müslümanların denetimi altına alınmıştı. Bu müşkülatın halli için yaptıkları bir toplantıda, içlerinden bir kişiyi seçerek, peygamber efendimizin huzuruna göndermeği ve belirli şartlar dâhilinde Sakif kabilesinin tevhit dinine girmeğe hazır olduğunu bildirmeği kararlaştırdılar. Fakat Peygamber efendimizin huzuruna gönderilmek için seçilen Abduyalil, bu mesuliyeti kabul etmekten çekinerek şöyle dedi:

—Ben gittikten sonra sizin fikrinizden caymayacağınızı nereden bileyim. O zaman ben de Urve’nin akıbetine uğrarım. Eğer Sakif kabilesinin önde gelen şahsiyetlerinden beş kişi de benimle beraber gelirse o zaman bu görevi kabullenirim. İşte o zaman bu altı kişi bu görevi aynı ölçüde kabullenmiş olacaktır.

Abduyalil’in önerisi oy çokluğu ile kabul edilerek, beş temsilci daha belirlendi. Bu altı temsilci hiç vakit kaybetmeden yola koyuldular.

Medine’ye gelir gelmez, hemen peygamberin huzuruna çıkmak istediklerini bildirdiler. Nihayetinde Hz.Peygamber (s.a.v)’in huzuruna çıkarıldılar. Sakif kabilesinin ileri gelenlerinden biri şartlarını sıralamaya başladı:

—Ey Allah’ın Resulü! Tevhit dinini kabul edeceğiz ama bazı şartlarımız var. Birincisi belli bir süre bizim özel ibadethanelerimize ve özel putlarımıza dokunmamanızı istiyoruz.

Sakif temsilcisinin ileri sürdüğü bu şartı Hz.Peygamber efendimiz, Tevhid ilkesiyle putların bağdaşmamasını ileri sürerek şiddetle reddetti.

İlk şartları kabul edilmeyen sakif kabilesinin temsilcisi şöyle devam etti:

—Tamam, İslam’ı kabul ediyoruz fakat namaz kılma yükümlülüğünden muaf olmak istiyoruz.

Sakif temsilcisinin akıl almaz şartları karşısında daha fazla dayanamayan Hz.peygamber efendimiz:

—Namazı olmayan bir dinin hiçbir faydası olamaz, dedi. Bütün bir gün Allah’ı zikretmeyen hiçbir Müslüman, gerçek ve hakiki bir Müslüman olamaz.

Sakif temsilcileri, ileri sürdükleri şartların kabul görmeyeceğine kanaat getirmişlerdi artık. Nihayetinde İslam’ı öğrenebilmek için belli bir süre Hz.Peygamber efendimizin yanında kalmak istediklerini söyleyerek, koşulsuz bir şekilde İslam’ı kabul ettiler.

\* \* \*

İslam’ın başarıları ve risaletin yayılması dolayısıyla Hz.peygamber (s.a.v)’in sevinçlerinin yoğunlaştığı ve insanların akın akın Allah’ın dinine girdikleri bir sırada Hz.peygamber efendimizin henüz iki yaşında olan oğlu İbrahim ağır bir hastalığa yakalandı. Annesi Mariya’nın tedavi için elinden gelen her şeyi yapmasına rağmen İbrahim’in hastalığı günden güne ilerledi. Sonunda Hz.Peygamber efendimize oğlunun ölmek üzere olduğu haberini verdiler. Hz.Peygamber efendimiz eve geldiğinde, oğlu İbrahim son nefesini vermek üzereydi. Hz.peygamber efendimiz, oğlunu kucağına alarak şunları söyledi:

—Ey İbrahim! Ey can parem! Allah’ın sana yapacağı hiçbir şeyi biz önleyemeyiz. Biz senin için üzülüyoruz. Gözlerimiz ağlıyor ve kalbimiz hüzünleniyor. Ama Rabbimizi öfkelendirecek bir şey söyleymeyiz. Ey İbrahim! Önden gidenlerimizle sonradan gelecek olanlarımızın buluşacağı, doğru bir vaat ve birleştirici bir müjde olmasaydı, senin için şimdiye kadar benzerini hiç yaşamadığımız şiddette bir iç sarsıntı ve rahatsızlık yaşardık.

Hz.Peygamber(s.a.v), üzüntüden ayakata zor duruyordu. Yaşadığı yıkım ve yüreğine çöreklenen hüzün, yüzünden açıkça belli oluyordu. Peygamberin bu halini gören ashabından bir kişi:

—Ey Allah’ın Resulü! Dedi. Daha önce bize bu şekilde kahrolmayı yasaklamamış mıydın?

Hz.Peygamber Efendimiz:

—Ben size üzülmeği yasaklamadım, diye cevap verdi. Benim yasakladığım şey, üzüntüden yüzü gözü tırmalamak, yakaları parçalamak ve şeytandan gelen feryatlardır. Benim yaşadığım ise, bir merhamet, bir acıma ifadesidir. Merhamet etmeyene, merhamet edilmez.

Hz.Peygamber(s.a.v)’in yüce Allah nezdindeki itibarının yüksekliğinden ve insanların iman etmelerini sağlamak için daha önceleri birçok mucize göstermiş olmasından dolayı, bazı müzlümanlar, İbrahim’in öldüğü gün güneşin tutulmuş olmasının onun ölümü ile bağlantılı bir ilahi mucize olduğunu sanmışlardı.

Fakat Hz.Peygamber efendimiz, böyle bir hurafenin, bir sünnete ve cahiller tarafından benimsenen bir inanca dönüşmesinden bu asılsız yakıştırmayı derhal reddetti ve şöyle dedi:

—Ey insanlar! Güneş ile Ay, Allah’ın üstün gücünü kanıtlayan belirtilerden iki ayettir. Bunlar biri öldü veya gözlerini dünyaya açtı diye tutulmazlar.

\* \* \*

Hz.Peygamber (s.a.v), Necran Bölesini İslam’a davet etmek maksadı ile elçileri aracılığıyla Necran Piskoposuna bie mektup gönderdi. Piskopos, Peygamberin gönderdiği mektubu dikkatlice okudu ve mektubun içeriğini tartışmak için geniş çaplı bir toplantı yaptı. Toplantıya katılanlardan biri de, Necran bölgesinde akıl ve dirayetiyle meşhur olan Şehrebil idi. Piskopos, mektubun içeriğini ve peygamber efendimizin çağrısını özetledikten sonra, toplantıya katılanlara hitaben şöyle sordu:

—Ey Necran seçkinleri! Mektubun içeriğini sizlere özetle anlattım. Bu konuda sizler ne düşünüyorsunuz?

Şehrebil, piskoposun sorduğu soru karşısında hemen ayağa kalkarak:

—Ben dini açıdan yeterli bilgiye sahip değilim, dedi. Ama başka bir hususta bana danışsaydınız, sizler için meselenin halli için bir yol gösterebilirdim. Aynı zamanda şunu söylemek gerekir ki, bizler defalarca kendi dini büyüklerimizden şöyle işittik:” Günün birinde nübüvvet makamı, İshak’ın neslinden, İsmail oğullarının eline intikal edecektir. “ Bundan dolayı da Muhammed’in İsmail’in neslinden olması hiç de uzak bir ihtimal değildir. Yani Muhammed, vaat edilmiş peygamberin bizzat kendisi olabilir.

Şehrebil sözünü bitirip yerine oturduktan sonra, piskopos oradakilere dönerek:

—O zaman, kafamızdaki çelişkileri gidermek için tek yol var, dedi. O yol da, bir heyet oluşturarak, Medine’ye göndereceğiz. O heyet Muhammed’i yakından görerek onun risalet delillerini incelemeğe çalışacaktır.

Nihayetinde, Necran’ın başpiskoposu olan Ebu Harise Bin Alkeme, akıl ve bilginliğiyle tanınan Abdulmesih ve Necran halkının saygın ihtiyarlarından biri olan Eyhem’den oluşan bir heyet, Hz.Peygamber efendimizle görüşmek için hemen Medine’ye doğru yola çıktılar.

İkindi vaktinde Mescid-i Nebeviye’ye varan heyet mensupları Üzerlerinde ipekten lüks elbiseler, parmaklarında altın yüzükler ve boyunlarında haç asılı olarak Peygamber efendimizin huzuruna vardılar. Onların namüsait ve çarpıcı kıyafetleri Hz.peygamber efendimizi oldukça rahatsız etmişti. Peygamber efendimizin rahatsızlığının nedeninin anlayamayan Necran temsilcileri, durumu hemen Önceden de tanıdıkları Osman Bin Affan ‘a açtılar. Osman, temsilcilerin soruları karşısında Hz.Ali(as)’ı göstererek:

—Bu meselenin nedenini ve hallini ancak Ali bilir, dedi. Gidin ona müracat edin. Size ancak o yardımcı olabilir.

Temsilciler telaşla Hz.Ali(as)’ın yanına gelerek, durumu ona da anlattılar. Hz.Ali(as),

—Üzerinizdeki elbiseleri değiştirmeniz gerekiyor, dedi. Sade elbiseler giyinip, üzerinizdeki şu takıları da çıkarmanız gerekiyor. O zaman ihtiram ve ikram göreceksiniz.

Necran temsilcileri, hemen üzerlerindeki takıları çıkararak, sade elbiseler giyindiler. Daha sonra tekrar Hz.Peygamber efendimizin huzuruna vararak onu saygı ile selamladılar. Hz.Peygamber efendimiz bu defa kendisine verilen selamı alarak, Necranlılara yer gösterdi.

Daha sonra Hz.Peygamber(s.a.v), Necran temsilcilerine dönerek şöyle buyurdu:

—Ben, sizleri tevhid dinine, yani bir olan Allah’a ibadet etmeğe ve onun emirlerine tabi olmaya davet ediyorum.

Daha sonra da birkaç ayeti Kerime okudu.

Necran temsilcilerinin başı olan başpiskopos Ebu Harise:

—Eğer İslam’dan maksadınız bir olan Allah’a ibadet etmekse, biz ona çok önceleri iman etmiş ve onunla amel etmişiz, diye karşılık verdi.

Hz.Peygamber(s.a.v):

—Bazı nişanelere ve özellikle de bazı amellerinize bakılırsa, sizlerin gerçek İslam’a inanmadığınız anlaşılmaktadır, dedi. Sizler Haç’a ibadet ettiğiniz halde, domuz eti yemekten sakınmadığınız ve Allah’ın bir de oğlu olduğuna inandığınız halde, nasıl olur da bir olan Allah’a ibadet ettiğinizi söyleyebiliyorsunuz?

Ebu Harise:

—Bizler İsa’yı İlah olarak tanımaktayız, dedi. Zira O, ölüleri diriltiyordu. Hastalara şifa veriyordu. Çamurdan kuşlar yaratıyor, sonra da onları uçuruyordu. Bütün bunlar onun ilah olduğunu ifade etmektedir.

Hz.Peygamber(s.a.v) cevaben:

—Hayır! Dedi. İsa, Allah’ın, Meryem’in rahmine yerleştirdiği kulu ve mahlûkudur. Bahsettiğiniz o kudret ve iktidarı da Allah ona ihsan etti.

Bu defa Abdulmesih söze karıştı:

—Evet! O, Allah’ın oğludur. Zira annesi Meryem, O’nu hiçbir kimseyke izdivaç etmeden dünyaya getirdi. Bundan dolayı da, onun babası olarak âlemlerin rabbini kabul etmek zorundayız.

O esnada, Hz.Cebrail(as), Hz.Peygamber efendimizin yanına inerek, onlara şöyle demesini istedi:

-**“Bu konuda Hz.İsa’nın hali de Hz.Adem’in haline benzemektedir. Allah-u Teala, onu kendi sonsuz kudretiyle anasız ve babasız bir şekilde topraktan yarattı. Zira eğer babasız olduğu için Hz.İsa Allah’ın oğlu sayılacaksa, bu tasvir Hz. Âdem’e daha uygun düşmektedir. Çünkü onun ne annesi ne de babası vardır.”**

Hz.Peygamber efendimizin sözlerine karşılık başpiskopos Ebu Harise ayağa kalkarak şöyle dedi:

—Sizin konuşmalarınız bizleri ikna edememektedir. En iyisi münasip bir zamanda karşılıklı mübahalede bulunalım. Yalancı olanımızın üstüne beddua edelim. Allah’tan her kim yalan söylüyorsa onu yok etmesini isteyelim. O esnada Hz.Cebrail(as), tekrar Hz.Peygamber(s.a.v) efendimizin yanına inerek şöyle dedi:

**-“Artık sana gelen bilgiden sonra, kim onun hakkında seninle tartışacak olursa, de ki:” Gelin biz kendi oğullarımızı, siz de kendi oğullarınızı; biz kendi kadınlarımızı, siz de kendi kadınlarınızı; biz kendimizi çağıralım, siz de kendinizi çağırın. Sonra dua edelim de, Allah’ın lanetini yalan söyleyenlerin üzerine kılalım.”**

Taraflar meseleyi neticelendirmek maksadıyla ertesi gün mübahalede bulunmayı kararlaştırdılar.

Hz.peygamber efendimiz, ertesi gün yanına Hz.Ali(as), Hz.Fatıma(s.a); Hz.Hasan(as) ve Hz.Hüseyin(as)’ı alarak, Mübahale amacıyla Necran Hıristiyanlarının karşısına çıktı. Necran temsilcisinin başı Ebu Harise, ortaya atıldı ve:

—Ey Hıristiyanlar! Dedi. Ben karşımda öyle yüzler görüyorum ki, eğer Allah’a el açıp bir dağı yerinden oynatmasını isteseler, Allah, o dağı yerinden oynatır. Sakın onlarla karşılıklı lanetleşmeğe kalkışmayın. Aksi takdirde yok olursunuz ve yeryüzünde bir tek Hıristiyan kalmaz.

Ebu Harise’nin sözleri, diğer Hıristiyanları oldukça etkilemişti. Onun sözlerinde bir keramet olabileceğini düşünerek Hz.Peygamber(s.a.v) ve onun Ehlibeyt’i ile karşılıklı lanetleşmekten vazgeçtiler.

Bunun üzerine Allah’ın Resulü onlara şöyle dedi:

—Mademki lanetleşmekten kaçındınız, öyleyse Müslüman olmak şartıyla onların sahip oldukları hak ve sorumluluklara sizler de sahip olun.

Ebu Harise:

—Hayır! Dedi. Böyle bir şeyi kabul edemeyiz.

Hz.Peygamber(s.a.v):

—O halde sizleri savaş meydanına davet ediyorum, diye buyurdu.

Hz.Peygamberin, bu meydan okuması karşısında Ebu Harise, şöyle karşılık verdi:

—Bizim Araplarla savaşacak gücümüz yok. Biz, seninle bize saldırmaman ve bizleri dinimizden döndürmeğe zorlamaman şartı ile barış antlaşması yapmak istiyoruz. Teklif ettiğimiz bu antlaşmanın ön koşulu olarak sana, bin tanesi Sefer ayında, bin tanesi de Recep ayında olmak üzere yılda iki bin top kumaş elbise ile otuz tane demirden yapılmış zırh vermeği taahhüt ediyoruz.

Hz.Peygamber efendimiz, Necranlı Hıristiyanlarla bu şartla barış antlaşması yaptıktan sonra şöyle buyurdu:

—Nefsimi kudret elinde tutan Allah’a yemin ederim ki, Necran halkı yok olmak üzereydi. Eğer bizimle lanetleşselerdi, çarpılarak maymunlara ve domuzlara dönüşeceklerdi. Vadileri tutuşup üzerlerine ateş yağdıracaktı. Necran bölgesiyle, bu bölgenin halkı, ağaç tepelerindeki kuşlara varıncaya kadar yok olacaktı.

Yapılan antlaşmadan sonra Necran Temsilcileri İslamı kabul etmeden beldelerine geri döndüler.

\* \* \*

Hicaz Halkının, İslam’a yöneliş ve teveccühü, Hz.Peygamberin Arap kabilelerinin gücüne duyduğu güven, ona, İslam nurunu Hicaz’a komşu ülkelerin içlerine kadar yayma fırsatı vermişti. Hz.Peygamber, ilk olarak ashabının bilginlerinden biri olan Maaz Bin Cebel’i tevhit nidasının ve İslam dininin esaslarını Yemen halkına açıklaması için görevlendirdi ve ona şu tavsiyelerde bulundu:

—Sıkı tutmaktan sakın. Halkı imanlı kişilere ait ilahi muştularla müjdele. Ayrıca Orada kitap ehli kişilerle de karşılaşacaksın ve onlar sana “cennetin anahtarı nedir?” diye soracaklar. Onlara;” Allah’ın birliğine ve benzersizliğine tanıklık etmektir” diye karşılık ver.

Maaz, Hz.peygamber efendimizden aldığı talimatlar doğrultusunda, derhal hazırlıklarını tamamlayarak yemen’e doğru yola çıktı. Fakat görevini layıkıyla yerine getiremeden geri döndü. Bunun üzerine Hz.peygamber(s.a.v), Yemen’e, mektebinin en seçkin ve en güçlü öğrencisi ve tebligatçısı olan Hz.Ali(as)’ı göndermeğe karar verdi.

Bu amaçla Hz.Ali(as)’ı yanına çağırarak ona şöyle dedi:

—Ya Ali! Seni, Yemen halkını İslam’a davet etmek, Allah’ın hükümlerini, helal ve haramı onlara anlatmak ve Medine’ye dönerken Necran halkının malının zekâtını ve vermekle yükümlü oldukları vergileri alarak Beytül Mal’a iletmen üzere Yemen’e gönderiyorum.

Hz.Ali(as); Peygamber efendimizin huzurunda tam bir tevazu ile şöyle dedi:

—Ben ömrümde yargılama nedir bilmeyen ve yargılanmayan bir kişiyim.

Hz.Peygamber(s.a.v), O’nun bu sözüne karşılık şöyle devam etti:

—Ya Rabbi! Ali’nin kalbini hidayet et. Onun dilini sürçmelerden koru.

Daha sonra elini hz.Ali’nin omzuna koyarak şöyle devam etti:

—Ya Ali! Hiç kimseyle savaşmaya hazırlanma. Mantık gücü ve güzel bir tarzla halkı tevhit dinine çağırmaya gayret göster. Allah’a ant olsun ki, senin aracılığınla bir kişiyi hidayete ulaştırması, senin için üzerine güneş doğan her şeyden hayırlıdır.

Sonunda Hz.Ali(as)’a şu önemli tavsiyeyi buyurdu:

—Kendine dua etmeği ve Allah’a yalvarmayı sanat edin. Zira dua, genellikle kabul ve icabet ile beraberdir. Her halinde şakir ve minnettar olmaya çalış. Zira şükretmek, nimetlerin çoğalma sebebidir. Bir insan veya grup ile antlaşma yaparsan, karşındakileri muhterem bil.

Hile ve kurnazlık yaparak halkı kandırmaktan sakın. Zira kötü kimselerin hilesi, yine kendilerine dönmektedir.

 Daha sonra Yemen halkını İslam’a davet eden ve Allah’ın hükümlerini içeren bir mektup yazarak Hz.Ali(as)’a verdi ve mektubu yemen halkına okumasını söyledi. Hz.Ali(as), Hz.peygamber(s.a.v)’den aldığı talimatlar doğrultusunda Yemen’e doğru yola koyuldu. Yemen’in ilk sınır noktasına vardığında, daha önce Halit Bin Velid’in önderliğinde orada bulunan İslam askerlerinin saflarını düzene koydu. Daha sonra sabah namazını cemaatle kıldı. Yemen’in en büyük kabilelerinden biri olan Hamedan kabilesinin fertlerini çağırarak onlara Hz.Peygamber efendimizin mektubunu okudu ve Allah’a hamd-u senada bulundu. Meclisin azameti, beyanın güzelliği ve Hz.peygamber efendimizin azamet dolu sözleri, Hamedan kabilesini çok etkilemiş, onların İslam’a girişini çabuklaştırmıştı.

Hz.Ali(as); vakit kaybetmeden bir mektupla bu durumu Hz.peygambere iletti. Bunu duyan Hz.Peygamber(s.a.v), hemen secdeye kapandı ve Allah’a şükürler ederek Şöyle buyurdu:

 —Selam olsun Hamedan halkına! Bu milletin İslam’ı kabul etmesiyle artık Yemen milleti de kati bir surette İslam dinine girecektir.

# ON DÖRDÜNCÜ BÖLÜM

Hz.Peygamber(s.a.v), Zilkade ayında Müslümanlara destur vererek, Medine genelinde ve Medine etrafında bulunan kabileler arasında, Peygamberin o yıl bizzat Hac merasimlerine katılacağını ilan etmelerini istedi. Bu haber, Müslümanlar arasında büyük bir sevinç ve coşku yarattı. Daha sonra da, binlerce Müslüman, Medine’nin etrafında çadır kurarak hep birlikte Hz.Peygamberin hareket etmesini beklemeğe başladılar.

 Hz.Peygamber(s.a.v), Zilkade ayının yirmi sekizinde Ebu Düccane’yi Medine’de kendi yerine bırakarak, yanına altmıştan fazla kurbanlık alarak Mekke’ye doğru hareket etti. Zil Huleyfe denen yere geldiğinde ihrama girdi.

 O arada Yemen’de bulunan Hz.Ali (as), Hz.Peygamber efendimizin Hac Merasimine katılmak için Medine’de ayrıldığını öğrenince, askerleriyle birlikte yanlarına otuz dört kurbanlık alarak Hac merasimine katılmak için harekete geçti.

 Hz.Ali(as), Necran halkından vergi olarak topladığı kumaşları da beraberinde getirmişti. Ordu komutanlığını ve yanındaki emanetleri orada bulunan subaylardan birine devrederek Hz.Peygamber(s.a.v)’e yetişmek için Mekke’ye doğru yola çıktı. Mekke

Yakınlarında bir yerde peygamber efendimize yetişti. Hz.Peygamber(s.a.v), Hz.Ali(as)’ı gördüğü için çok sevinmişti. Onun elde etmiş olduğu muvaffakiyetlerden ötürü onu kutladı ve:

 —Nasıl niyet ettin? Diye sordu.

 Hz.Ali(as):

 —Ben ihram esnasında sizin niyetinizle ihrama girdim, dedi. Yani “ Allah’ım! Senin peygamberin nasıl ihrama girdiyse ben de o niyetle ihrama giriyorum” dedim.

 Daha sonra Hz.peygamber efendimize beraberinde getirmiş olduğu kurbanlıklardan haber verdi. Hz.peygamber efendimiz Hz.Ali(as)’a:

 —Bu hususta ikimizin de teklifi birdir, dedi. Bizler kurbanlıklarımızı kesinceye kadar ihramda kalmalıyız.

 Daha sonra da destur vererek, Hz.Ali(as)’ın askerlerinin yanına dönmesini ve onları Mekke’ye ulaştırmasını emretti. Hz.Peygamberin emriyle hemen harekete geçen Hz.Ali, askerlerinin yanına varınca, Necran halkından toplanan kumaşların askerler arasında taksim edildiğini ve askerlerin kumaşları ihram niyetiyle üzerlerine giydiğini gördü. Hz.Ali(as), ordunun başında bulunan subayın kendi gıyabında yapmış olduğu bu amelinden dolayı şiddetli bir şekilde rahatsız olmuştu. Subaya dönerek:

 —Kumaşları Peygambere teslim etmemişken niçin kumaşları askerler arasında taksim ettin? Diye sordu.

 Subay:

 —Onlar, bu kumaşları kendilerine emanet olarak vermem için bana çok ısrar ettiler, diye cevap verdi. Hac merasiminden sonra tekrar geri verecekler.

 Hz.Ali(as):

 —Böyle bir iş yapmaya hiç hakkın yoktu, diyerek dağıtılan kumaşları geri topladı ve Mekke’ye varınca Hz.Peygamber efendimize teslim etti.

 Adalet, düzen ve disiplinden daima rahatsız olan, işlerin daima kendi istekleri doğrultusunda olmasını arzulayan bazı işgüzar kimseler, Hz.peygamber(s.a.v)’in huzuruna vararak:

 —Ey Allah’ın Resulü! Dediler. Bizler Ali’den şikâyetçiyiz. Ali, askerlere emaneten dağıtılan kumaşları geri topladı. Bu durum bizleri oldukça rencide etti.

 Hz.peygamber (s.a.v), sahabeden birine emrederek ayağa kalkamasını ve şikâyette bulunan şahıslara hitaben şöyle demesini istedi:

 —Ali hakkında kötü söz söylemekten el çekin. Zira O, Allah’ın emirlerinin icrası hususunda hiç kimseden çekinmeyen ve hiç kimse için yatakçılık yapmaya kalkışmayan bir şahıstır.

 \* \* \*

 Hz.Peygamber (s.a.v), Zilhicce ayının dördünde Mekke’ye bakan tepeye vardı ve telbiye getirmeği kesti. Sonra Mescid-i Haram’a girdi. Bu sırada sık sık Allah’ı övüyor ve O’na hamd ve şükür ediyordu. Arkasından Hacer-ul Esved’e elini sürüp ziyaret etti ve Beytullah’ı yedi kere tavaf edip, Hz.İbrahim(as)’ın makamının yanında iki rekât namaz kıldı. Sonra Safa ve Merve tepeleri arasında sa’y yaptı ve Hacılara dönerek:

 —Sizlerden kim beraberinde kurbanlık hayvan getirmemişse, ihramdan çıksın ve haccını umre kılsın. Kim kendisiyle kurbanlık hayvan getirmişse, ihramlı kalsın, diye buyurdu.

 Bu emir bazı şahıslara ağır gelmişti. Peygamberin bu emrine uymayı reddederek:

 —Peygamber ihramdayken bizim ihramdan çıkmamız ve ona haram olan bir takım şeylerin bize helal olması yakışık almaz, dediler.

 Peygamber efendimiz halkın, bu tereddüt ve ihmalkârlığından oldukça rahatsız olmuştu. Bu rahatsızlığını şu sözleriyle ifade etti:

 —Eğer gelecek de tıpkı geçmiş gibi bana malum olsaydı, sizlerin bu tereddüt ve ihmalkârlığınızdan önceden haberim olsaydı, hiç şüphesiz ben de sizler gibi Allah’ın evini ziyaret için, kurbanlık getirmezdim. Size emrettiğim şeyi ben de yapar, ihramdan çıkarak Haccımı umre kılardım.

 Nihayetinde Zilhicce ayının dokuzunda Hz.Peygamber efendimiz, kalabalık Müslüman topluluğunun beraberinde Arafat’a yöneldi. Güneş batıncaya kadar orada kaldı ve hava kararınca Arafat’tan inerek Müzdelife’ye indi. Geceyi orada geçirdikten sonra, Zilhicce’nin onuncu günü Mina’ya vardı. Orada şeytan taşladı, kurban kesti ve traş olup, Hac farizesini tamamlamak için yola çıktı.

 Bu hacca “ Veda Haccı” adı verildi. Çünkü Resulullah(s.a.v); bu hac sırasında vefatının yakın olduğuna işaret ederek Müslümanlar ile vedalaştı. Daha sonra Müslümanlara hitaben şu meşhur hutbesini buyurdu:

 —Ey İnsanlar! Beni dinleyin. Size bazı açıklamalar yapacağım. Bu yıldan sonra sizlerle burada belki de buluşamayacağım. Ey İnsanlar! Bu beldede bu gününüz sizin için nasıl saygın ve dokunulmaz ise, kanlarınız ve mallarınız da Allah’a kavuşuncaya dek birbiriniz için aynı şekilde saygın ve dokunulmazdır. Allah’ım şahit ol! Kimin yanında bir emanet varsa onu sahibine versin. Cahiliye döneminden kalan faiz alacakları geçersizdir. İlk geçersiz saydığım faiz sözleşmesi, amcam Abdulmutallib oğlu Abbas’ın faiz alacağıdır. Cahiliye döneminden kalma kan davaları geçersizdir. İlk geçersiz saydığım kan davası, Amir b. Rabia b. Haris b. Abdulmutallib’in kan davasıdır. Kâbe’nin bakımı ve hacıların su ihtiyaçlarının giderilmesi dışında kalan cahiliye döneminden kalma, bütün ayrıcalıklar geçersizdir. Kasten adam öldürmenin cezası, öldürülmektir. Yarı kasıtlı cinayetlerde ise, sopa ve taşla adam öldürmenin diyeti yüz devedir. Kim daha fazlasını isterse, o cahiliye dönemi ehlindendir.

 —Ey insanlar! Şeytan, bu bölgede kendisine tapılmaktan ümidini kesti. Fakat tapılmanın dışında kalan ve sizin küçümsediğiniz davranışlarda kendisine itaat edilmesine razıdır. Ey insanlar! Haram aylardaki savaş yasağını, başka aylara aktararak ertelemek kâfirlikte daha ileri gitmektir. Kâfirler, bu yolla sapıklığa sürüklenirler. Onlar, Allah’ın haram saydığı ayları sayıca denk getirmek için bu ertelemeği bir yıl helal sayarken, bir sonraki yıl haram kabul ederler. Zaman döndü ve Allah’ın gökler ile yeryüzünü yarttığı günkü gibi oldu. Allah’ın gökler ve yeryüzünü yarttığı günden beri geçerli olan evrensel yasasına göre, O’nun katında ayların sayısı on ikidir. Bunlardan dördü haram aylardır. Bu dört ayın üçü birbirini izlerken dödüncü ay, diğer aylar arasında kalan tek bir aydır. Bu dört ay; Zilkade, Zilhicce, Muharrem ve Cemaziyülahir ile Şaban ayları arasında kalan Recep ayıdır.

 —Ey insanlar! Sizin nasıl kadınlarınız üzerinde haklarınız varsa, onların da sizler üzerinde hakları vardır. Sizin onlar üzerindeki haklarınız, yatağınızı sizden başkasına çiğnetmemeleri, hoşlanmadığınız kimseleri sizden izinsiz evinize almamaları ve fuhuş yapmamalarıdır. Kadınlarınız sizin yanınızda çıplaktırlar. Kendileri için hiçbir şeye sahip değildirler. Onları Allah’ın emaneti diye aldınız ve Allah’ın sözü gereği namusları size helal oldu. O halde kadınlar hakkında Allah’tan korkun ve onlara iyi olanı tavsiye edin.

 —Ey İnsanlar! Müminler birbirlerinin kardeşleridir. Gönül rızası ile verilmedikçe hiç kimseye kardeşinin malı helal değildir. Benden sonra, birbirlerinin boynunu vuran kâfirlere dönüşmeyin. Ben size öyle iki şey bıraktım ki, eğer onlara sarılırsanız, kesinlikle doğruluktan sapmazsınız. Bunlar Allah’ın kitabı Kuran ile benim soyum olan ehlibeyt’imdir.

 —Ey insanlar! Rabbiniz birdir. Atanız birdir. Hepiniz Âdem’in soyundansınız ve Âdem de topraktan yaratılmıştır. Allah katında en üstününüz, kötülüklerden en çok kaçınanınızdır. Arap’ın Arap olmayana karşı kötülüklerden kaçınma titizliği dışında bir üstünlüğü yoktur.

 —Ey insanlar! Yüce Allah her mirasçının mirastaki payını belirlemiştir. Hiçbir miras bırakanın, mirasının üçte birinden fazlasını vasiyet etmesi caiz değildir. Çocuk kimin yatağında doğmuşsa, ona aittir. Fuhuş yapan ise, taşlanarak öldürülür. Babası dışındaki birinin babası olduğunu iddia eden veya velilerinden başka birisinin velisi olduğunu ileri süren kimse, Allah’ın, meleklerin ve bütün insanların lanetine maruz kalır. Allah, ondan ne bir fidye, ne de azabı geri çevirerek bir ameli kabul eder. Selam ve Allah’ın rahmeti üzerinize olsun.

 Hz.Peygamber(s.a.v), sözlerinin bitiminde tekrar Müslümanlara döndü:

 —Ey insanlar! Tebliğ ettim mi?

 Can kulağıyla Hz.Peygamberi dinleyen kalabalık hep bir ağızdan:

 —Evet! Diye cevap verdiler.

 Hz.Peygamber(s.a.v):

 —O halde bu sözlerimi, burada olanlar, burada olmayanlara iletsin, diye buyurdu.

# ON BEŞİNCİ BÖLÜM

 Hz.Peygamber(s.a.v), Veda Haccını tamamlayıp Medine’ye dönmeğe karar vermişti. Büyük Hac kafilesi Gadir-i Hum denen yerin yakınında bulunan Rabığ adı ile anılan mıntıkaya vardığında, Hz.Cebrail(as), Hz.Peygamber(s.a.v)’in yanına inerek şu ayeti sundu ona:

**“Ey elçi, rabbın tarafından sana indirilen mesajı tebliğ et. Eğer bunu yapmazsan, O’nun elçisi olma görevini yerine getirmemiş olursun. Allah seni insanlardan korur.”**

Bu ilahi hitap, son derece önemli bir ilahi emir içeriyordu. Acaba Hz.Resulullah’tan gerçekleştirilmesi istenen bu önemli tebliğ görevi ne idi?

 Hz.Peygamber(s.a.v), Allah’ın emrini aldıktan sonra, büyük bir cemaatle namazını kıldı. Daha sonra deve eğerlerinin üs üste konulmasıyla oluşturulan minbere çıktı. Allah’a hamd-u sena ettikten sonra orada bulunanların işitebileceği tonda, yüksek bir sesle şöyle buyurdu:

 —Ey insanlar! Çok yakında hakkın davetine Lebbeyk diyerek sizlerin aranızdan ayrılacağım. Ben mesulüm ve sizler de mesulsünüz. O halde ne diyeceksiniz?

 Orada bulunan kalabalık hep bir ağızdan:

 —Bizler şahadet ederiz ki, sen kendi risaletini hakkıyla yerine getirdin. Elinden geldiğince bu yolda çalışıp çabaladın. Allah sana hayırlı mükâfatlar ihsan etsin, diye haykırdılar.

 Hz.Peygamber(s.a.v) , şöyle devam etti:

 —Allah’ın birliğine, Muhammed’in O’nun kulu ve elçisi olduğuna, cennet ve cehenneme, öbür âlemde ebedi bir hayat olduğuna inanıyor musunuz?

 Müslümanlar bir ağızdan:

 —Evet! Diye cevap verdiler.

 Hz.peygamber(s.a.v):

 —Ey insanlar! Dedi. Ben aranızda iki değerli şey bırakıyorum. Bakalım bu iki yadigârıma karşı nasıl davranacaksınız?

 Müslümanlardan biri ayağa kalkarak:

 —Ey Allah’ın Resulü! Bu iki değerli yadigârdan kastınız nedir? Diye sorunca, Hz.Peygamber(s.a.v):

 —İlki Allah’ın kitabıdır, dedi. İkincisi de benim ehlibeytimdir. Allah-u Teala, bana bu iki emanetimin hiçbir zaman birbirinden ayrılmayacağını haber verdi. Ey insanlar! Kurandan ve benim Ehlibeytimden daha öne geçmeğe çalışmayın. Aynı zamanda bu iki emanetimin yolunda çalışmaktan da hiçbir zaman geri kalmayın. Aksi takdirde helak olursunuz.

 Daha sonra Hz.Ali(as)’ın elini tuttu ve havaya kaldırdı.

 —Müminlere kendilerinden daha yakın ve layık olan kimdir? Diye sordu.

 Müslümanlar:

 —Allah ve peygamberi daha iyi bilirler, diye cevap verince, Hz.Peygamber şöyle buyurdu:

 —Allah ve ben onlara kendilerinden daha evlayım. Ben kimin mevlası isem, Ali de onun mevlasıdır. Ya rabbi! Her kim ki Ali’yi severse sen de onu sev. Kim ondan nefret ederse sen de ondan nefret et. Kim ona dost olursa sen de ona dost ol. Kim onu desteklerse sen de onu destekle. Kim onu yüz üstü bırakırsa, sen de onu yüz üstü bırak ve Ali’yi hakkın mihveri karar kıl.

 Bu sözlerin arkasından oradaki kalabalık dağılmadan Hz.Cebrail(as) şu ayeti indirdi:

 **“Bu gün sizin dininizi olgunlaştırdım. Size nimetimi tamamladım ve size din olarak İslam’a razı oldum.”**

Bunun üzerine Hz.peygamber(s.a.v) şöyle buyurdu:

 —Dinin kemale erişi, nimetin tamamlanması ve benden sonra Ali’nin velayetinden hoşnut olması üzerine Allahu Ekber!

 Hz.peygamber(s.a.v), daha sonra Hz.Ali(as) için bir çadır kurulmasını ve müminlerin bu çadıra girerek, O’na müminlerin emiri olarak teslimiyetlerini bildirmelerini istedi. Hz.Ali(as)’ı kutlayanların başında Ebu Bekir ve Ömer vardı. Her ikisi de, Hz.Ali’ye teslimiyetlerini sunduktan sonra, şöyle dediler:

 —Kutlu olsun, kutlu olsun sana ey Ebu Talib’in oğlu! Erkek kadın bütün müminlerin önderi olarak sabahladın ve akşamladın.

 \* \* \*

 Hz.Peygamber(s.a.v), İslam devletinin kuzey sınırlarına büyük önem veriyordu. Çünkü bu sınırların ötesinde düzenli bir devlet yapısına ve güçlü bir orduya sahip olan Bizans devleti vardı. Bu devlet, İslam devleti için bir tehlike, Müslümanlar için bir tehdit unsuru durumundaydı. İslam devletinin sınırları içerisinde karışıklık çıkaran ve devlet sınırları dışına sürülen bazı yıkıcı ve münafık unsurların, Şam’a gitmiş olmaları ve onlara başka bozguncuların da katılması, kuzeyde beliren bu tehlikeyi daha da arttırıyordu.

 Bunun üzerine Hz.Peygamber(s.a.v), bir ordu hazırlayarak sancağı, daha genç yaşında komutanlığa atadığı Usame Bin Zeyd’e teslim etti. Böylece komutan olmak için yaşın değil, yeterliliğin önemli olduğuna dair anlamlı bir mesaj vermiş oldu. Hz.Peygamber(s.a.v), Ensar’ın ve Muhacirlerin yaşlı simalarını emrine verdiği Usame’ye şu talimatı verdi:

 —Babanın öldürüldüğü bölgeye git ve düşmanlarını atının ayakları altında çiğne. Bu orduyu senin emrine veriyorum. Sabah vakti Unba halkı üzerine saldırıya geç.

 Usame gibi genç birinin komutan olarak İslam ordusunun komutasına verilmesi, iktidar hırsı ile hareket eden bazı disiplinsiz kimseleri rahatsız etmişti. Öyle ki, Curf karargâhında toplanan ordunun hareketini geciktirmeğe kalkıştılar. Bu durumu haber alan Hz.Peygamber(s.a.v), büyük bir kızgınlıkla mescide giderek minbere çıktı. Allah’a hamd-ü sena ettikten sonra şunları söyledi:

 —Ey İnsanlar! Usame’yi komutan tayin etmemle ilgili olarak kulağıma gelen bazılarınızın sözleri ne anlama geliyor? Eğer şimdi Usame’yi komutanlığa getirdim diye beni eleştiriyorsanız, daha önce babasını komutan yaptığımda da eleştirmişsinizdir. Allah’a yemin ederim ki, babası Zeyd, komutanlığa layık idi ve ondan sonra oğlu da komutanlığa layıktır. Babası benim en sevdiğim insanlardan biriydi. Bu baba ve oğul, her türlü hayıra layıktırlar. Onun için hayır tavsiye edin. Çünkü o sizin hayırlılarınızdan biridir.

\* \* \*

 Resulullah(s.a.v)’in ateşli hastalığı şiddetini arttırmıştı. Fakat hastalığının şiddeti, Usame ordusunun sefere çıkmasına verdiği önemi aklından çıkarmıyordu. Bu yüzden ziyaretine gelen kimselere:

 —Usame’nin birliğini harekete geçirin, diye tavsiyelerde bulunuyordu.

 Daha sonra da:

 —Usame’nin ordusundan ayrılıp Medine’de kalmak isteyenlere lanet olsun, diyerek Usame ordusunun sefere çıkmasının önemini vurguluyordu.

 Fakat bazı art niyetli kimseler Hz.Peygamber efendimizin hastalığının ağırlaştığını Curf’taki ordu karargâhına ulaştırarak ordunun hareketini engellemeğe çalışıyorlardı. Bu haberler üzerine Usame, Hz.Peygamber(s.a.v)’i ziyarete gitti. Ziyaret sırasında Hz.Peygamber efendimiz, Usame’yi kendisi için çizdiği hedefe doğru ilerlemesi hususunda teşvik etti ve ona:

 —Allah’ın bereketi üzerine olsun. Bir an önce sefere çık, emrini yineledi.

 Hz.Peygamberin bu ısrarlı direktifi üzerineUsame, hemen ordusunun yanına dönerek hareket emri verdi. Fakat işi ağırdan alanlar ve halifelikle ilgili ihtiras besleyenler, Hz.Peygamber (s.a.v)’in durumunun iyice kötüleştiğini ve komalık hale geldiğini ileri sürerek ordunun hareketini engellemeği başardılar. Böylece Peygamberin en büyük arzularından birisi, ordunun ileri gelenlerinden bazılarının disiplinsizliği ve ihtirasları yüzünden, Hz.Peygamber efendimiz daha hayattayken bir türlü pratiğe dökülememiştir.

# ON ALTINCI BÖLÜM

 Hz.Peygamber(s.a.v), hastalığının ağırlığına ve hissettiği acılara rağmen, cemmate namaz kıldırmak ve önceden hırsla göz koydukları halifelik ve liderliği ele geçirmek için fırsat kollayan düzenbazların girişimlerini engellemek için, Hz.Ali(as) ve Fazl Bin Abbas’a yaslanarak, onların kollarında evinden çıkıp mescide gitti. Çünkü sözünü ettiğimiz düzenbazlar, Hz.peygamber(s.a.v)’in emrine karşı koyarak, Usame’nin ordusunu seferden alıkoymuşlardı.

 Hz.Peygamber(s.a.v), namazı kıldırdıktan sonra cemaate dönerek şöyle seslendi:

 —Ey insanlar! Fitne ateşi yakıldı. Fitne, karanlık katmanlar halinde üzerinize gelmektedir. Allah adına yemin ederim ki, elinizde bana karşı hiçbir bahaneniz yoktur. Ben, sizlere sadece Allah’ın helal kıldıklarını helal, yine Allah’ın haram kıldıklarını haram ilan ettim.

 Bu cümle, peygamberin kendisinden sonra İslam’ın akıbetinden şiddetli bir şekilde endişe duyduğunu ifade etmektedir. Acaba Hz.peygamber efendimizin sözünü ettiği ateş, Müslümanlar arasında meydana gelen ve peygamberin vefatından sonra daha da alevlenen, şimdiye kadar da bir türlü söndürülemeyen o fitne, ayrılık ve bölünme ateşinden başka ne olabilir ki?

 Hiç şüphesiz İslam Peygamberi, evinin dışında vuku bulan hilafeti ele geçirme çabalarının farkındaydı. Bundan dolayı, hilafet meselesinin kendi asli mihverinden çıkması, ihtilaf ve ikiliğin zuhur etmemesi için, Hz.Ali(as) ve Ehlibeytinin korunmasını sağlamak amacıyla, bu konuda kendisinden sonraki döneme ışık tutabilmek için canlı bir senet bırakmayı kararlaştırdı. Bu amaçla kendisini ziyarete gelen bazı sahabelerinin huzurunda hafifçe doğrularak:

 —Bir kâğıt ve bir mürekkep divit getirin, dedi. Sizlere bazı şeyler yazdırayım da benden sonra delalete düşmeyiniz.

 Bu esnada Ömer meclisin sükûtunu bozarak:

 —Peygamber, hastalık nedeniyle sayıklamaktadır, dedi. Kuran sizin ellerinizdedir. Bu semavi kitap bizlere yeterlidir.

 Ömer’in bu ihtilafı Müslümanlar arasında fikir ayrılıklarına neden olmuştu. Kimisi Hz.peygamber(s.a.v)’in emrini yerine getirmenin daha doğru olacağını savunurken, kimisi de Ömer’i savunarak, Kuran’ın kendilerine yeterli olduğunu savunuyorlardı. Orada bulunan kadınlardan biri perdenin arkasından:

 —Allah Resulüne istediklerini getirin, diye seslendi.

 Kadının çıkışı karşısında daha da hiddetlenen Ömer:

 —Siz susun! Diye çıkıştı. Sizler Yusuf Peygambere gönül kaptıranlar gibisiniz. Hasta olunca ağlama numarası yaparak gözlerinizi kapatırsınız. Sağlığı yerine gelince de ona musallat olur boğazını sıkarsınız.

 Hz.peygamber(s.a.v), Ömer’in sözünü keserek:

 —Onlar sizden daha iyidirler, karşılığını verdi.

 Daha sonra huzurunda bulunan ve kendisine ihtilaf edenlere yani Ömer ve onu destekleyenlere:

 —Kalkın ve evimi terk edin, diye çıkıştı.

 Daha sonra kendisine itaat etmekte gaflete düşen ve isteklerine karşı ihtilaf eden kimselerin, edepsizliklerini sürdürmelerinden ve karşı gelme faaliyetlerini daha ileri boyutlara vardırmalarından çekinerek bir belge yazma hususunda ısrar etmedi. Yanındaki sahabelerine dönerek, müşrikleri Arap yarımadasından çıkarmaları ve ziyarete gelmek isteyen heyetlere o güne kadar olduğu gibi serbestlik tanımaları yönünde vasiyette bulundu.

 \* \* \*

 Medine’yi baştanbaşa bir ızdırap ve tedirginlik sarmıştı. Peygamber efendimizin dostları yaşlı gözler ve gamlı haletleriyle peygamberin evinin etrafını sarmış, hastalığının nereye varacağını öğrenmek istiyorlardı. O sırada Hz.Fatıma(s.a.), tamamen hüzne bürünmüş ve yaşlı gözlerini babasına dikmiş olarak çıkageldi. Babasının hastalıktan yorgun düşmüş halini görünce, gözyaşlarına hâkim olamayarak şu beyiti okumaya başladı:

 —Öyle nurlu bir yüzü vardır ki, onun hürmetine bulutlardan yağmur istenir ve O, yetimlerin sığınağı ve dulların koruyucusudur.

 Hz.Fatıma(s.a)’nın okuduğu beyiti işiten Hz.Peygamber(s.a.v), gözlerini açtı ve kızına bakarak kısık bir sesle:

 —Şu ayeti oku, dedi.

 **“Muhammed, sadece bir peygamberdir. Ondan önce daha nice peygamberler gelip geçti. Şimdi eğer o ölür veya öldürülürse, topuklarınızın üzerinde geri mi döneceksiniz? Kim iki topuğu üzerinde geri dönerse, bilsin ki Allah’a hiçbir zarar veremez. Allah, şükredenleri ödüllendirecektir.”**

Daha sonra kızına kendisine yaklaşmasını ve ona bir şey söyleyeceğini işaret etti. Hz.Fatıma, Hz.peygambere doğru eğildi. Peygamber onun kulağına bir şey söyled. Bunun üzerine Hz.Fatıma ağlamaya başladı. Arkasından Hz.Peygamber, kızının kulağına bir şey daha söyledi ve bu defa Hz.Fatıma gülümsedi. Hz.Fatıma’nın babasıyla diyaloğu orada bulunan bazı kimselerin dikkatini çekmişti. Hz.Fatıma’dan bunun sırrını sorduklarında, Hz.Fatıma:

 —Allah Resulünün sırrını açıklayamam, diye karşılık verdi.

 \* \* \*

 Hz.Peygamber(s.a.v), artık son nefesini vermiş, ümmetini kendi iradeleriyle baş başa bırakıp ayrılmıştı onlardan. İnsanlar, sevdiklerinin ayrılmasının üzüntüsü ile Allah Resulünün evinden yükselen çığlıklardan ve feryatlardan onun öldüğünü öğrendiler. Allah kullarının en şereflisinin, ahiret yolculuğuna çıkmış olması, kalplerin yuvalarından çıkacakmış gibi şiddetli bir şok etkisi meydana getirmişti. Peygamberin ölümü, Müslümanların vicdanlarını sarsan ağır bir darbe olmuştu. Medine halkı, önderlerini yitirmenin verdiği çaresizlik ve acının etkisiyle şuurlarını yitirmişlerdi sanki. Müthiş bir hüzün seli akıyordu Medine sokaklarında. O sırada Hattab oğlu Ömer’in söylediği bir söz Hz.Peygamber(s.a.v)’in evi önünde toplanan kalabalığın şaşkınlığını kat kat artırmıştı. Ömer, kılıcını elinde sallayarak şöyle diyordu:

 —Bazı münafıklar, Resulullah’ın öldüğünü sanıyorlar. Vallahi O ölmedi. Fakat İmran oğlu Musa nasıl Rabbine gittiyse, O da rabbine gitti.

 Ömer bir türlü sakinleşmiyordu. Sonunda Ebu Bekir Sunuh’tan geldi. Resulullah (s.a.v)’in evine girerek peygamber efendimizin yüzünü açıp baktı ve hızlı bir şekilde evden çıktı. Kalabalığa şöyle seslendi:

 —Ey İnsanlar! Kim Muhammed’e tapıyor idiyse, bilsin ki Muhammed öldü. Ama kim Allah’a kulluk ediyor idiyse, bilsin ki Allah diridir ve ölümsüzdür.

 Ardından sesini daha da yükselterek şu ayeti okudu:

 **“Muhammed, sadece bir peygamberdir, ondan önce daha nice peygamberler gelip geçti.”**

Ebu Bekir’in okuduğu ayet üzerine, Ömer başını önüne eğdi ve sakinleşti. Çünkü o ana kadar Peygamber efendimizin öldüğünü ve ya ölebileceğini idrak edemeyecek durumdaydı.

 Daha sonra Ebu Bekir ve Ömer, Resulullah(.s.a.v)’in vefatı sonrasında yerine kimin halife olacağı konusunda Beni Saide Sakifesi’nde olağanüstü bir toplantı düzenlendiğini öğrenince, Peygamber Efendimizin Hz.Ali’yi yerine halife olarak tayin ettiğini ve bir anlamda da Peygambere ettikleri biatı amellerinde inkâr ederek o toplantı yerine gittiler.

 Onlar bu ihaneti sahnelerken, Hz.Ali(as) ve ailesi, Resulullah(s.a.v)’in kefen ve defin işleriyle meşguldüler. Hz.Ali, peygamber efendimizin mübarek bedenini, giydiği gömleği üzerinden çıkarmadan yıkadı. Hz.Ali, cenazeyi yıkarken bir yandan da Peygamber efendimize hitaben beyitler okuyordu.

 —Babam, anam sana kurban olsun. Sağlığında da, ölü iken de ne güzel kokuyorsun? Diyordu.

Daha sonra Hz. Ali (as) ve müminler, o yüce peygamberin cenazesinin önünde, namazını kılmak için saf oluşturdular. Hz.Peygamber efendimizin cenaze namazını Hz.Ali (as) ile Haşim oğulları ilk olarak kıldılar. Namazdan sonra Hz.Ali(as), Hz.Peygamber(s.a.v)’in cenazesinin önüne geçerek:

 —Allah’ın selamı, rahmeti ve bereketi üzerine olsun ey Peygamber! Dedi. Allah’ım! O’nun kendisine indirilen ilahi mesajı tebliğ ettiğine, ümmetine nasihat ettiğine; Allah’ın dinini üstün getirerek sözü tamam oluncaya kadar O’nun yolunda cihat ettiğine şahitlik ediyoruz. Allah’ım! Bizi Allah’ın ona indirdiği mesaja uyanlardan, onun arkasından gösterdiği yolda sabit kalanlardan eyle ve bizi onunla bir araya getir.

 Arkasından Hz.Ali(as), Hz.Peygamber(s.a.v) için mescitte kazılan mezara indi ve Resulullah’ın yüzünü örten örtüyü kaldırdı. Yanağını toprağa yasladı ve üzerini toprakla örttü.

 Hz.Peygamber efendimizin vefatından sonra, Ebu Bekir’in kızı ve peygamberimizin eşlerinden biri olan Ayşe, Hz.Fatıma’nın yanına gelerek:

 —Ey Peygamberin kızı! Dedi. Resulullah’ın son anlarında onu ziyarete gitmiştin de, o senin kulağına bir şeyler demişti. Sen, Peygamberin kulağına söyledikleri karşısında hem ağlamıştın hem de gülmüştün. Bu iki farklı haletin nedeninin açıklar mısın?

 Hz.Fatıma(s.a), Ayşe’nin sualine cevaben şöyle buyurdu:

 —Peygamber, ilk defasında beni kendi ölümüyle haberdar kıldı. Bana hastalıktan kurtulamayacağını söyledi. Ben de bundan dolayı ağlamaya feryat etmeğe başladım. Ama ikinci defasında bana, Ehlibeytimden kendisine gelecek olan ilk kimsenin ben olacağımı haber verdi. Bu haber de bana neşe ve mutluluk verdi. Anladım ki çok geçmeden ben de babamın yanına gideceğim.

 \* \* \*

Cahiliye âleminin karanlık semalarına doğan ilahi nur, artık arkasında nurdan bir gölge bırakarak Müslümanların arasından sessiz bir vedayla ayrılmıştı. O Nur ki, zifiri karanlıkları aydınlığa, ebedi geceleri sabaha, kararan kalpleri huzura ve imana boğmuştu. Hem de kanı, canı pahasına. Şimdi O’na taş atan eller kendi başlarını dövüyor, O’na kara çalan diller, feryat figan ediyorlardı. Ama o rahmet güneşi, risaletini tamamlamış ve Allah’a karşı üslendiği yükümlülüğü en güzel şekilde yerine getirmiş olmanın verdiği şerefle, gökyüzünün masmavi geçitlerinden, güneş tüylü kanatlarıyla cennetteki sarayına doğru çoktan yol almıştı. Ardında Allah’ın kelamını ve on iki nurunu bırakarak…

-SON-